
REZEPTIONSGESCHICHTE
JOHN DEWEYS
in der deutschsprachigen Pädagogik
der Gegenwart (1945-1997)

Dissertation

Mag. Erwin Rigo, 1998



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

REZEPTIONSGESCHICHTE JOHN DEWEYS 
in der deutschsprachigen Pädagogik der Gegenwart (1945-1997) 

 

 

Dissertation 

 

 

Mag. Erwin Rigo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1998, Gutachter: M. Heitger/A. Schirlbauer



 

2 

 
 

INHALTSVERZEICHNIS 

 

 

 

 

 VORWORT                6 

 

 

1 EINLEITUNG: Problemstellung und Zielsetzung           8 

 

 

2 ZUR METHODE: Hermeneutik versus Empirik         13 

 

 

3 ZUR PERSON UND POSITION JOHN DEWEYS         18 

 

 3.1 Soziales und philosophisches Milieu in Deweys Jugend 

                        (Vermont - Michigan)            18 

 

  3.1.1 Deweys Zweifel und Überzeugungen        26 

 

 3.2 Deweys Weg zu internationalem Ansehen (Chicago- New York)      29 

 

  3.2.1 Von der experimentalen Laborschule in Chicago 

   zur Chicago School of Philosophy         29 

 

  3.2.2  Dewey’s Wirken an der Columbia University in New York      35 

 

  3.2.3 Dewey im Dienste der Wissenschaft nach seiner Emeritierung     40 

 

 3.3 Deweys Beitrag zur Reformpädagogik:  

  Kurzfassung seiner Bildungsphilosophie           43 

 

  3.3.1 Handlungsziele und Mittel in der Erziehung (ends and means)           45 

 

  3.3.2  Bildungsziele (Educational aims)            46 

 

  3.3.3 Methoden (Means in education)         46 

 

  3.3.4 Lehrgut und Lehrplan (Subject matter and Curriculum)      48 

 

  3.3.5  Der Schüler (The pupil)           49 

 

  3.3.6 Schule und Gesellschaft (The school and society)          50 

 

  3.3.7 Die Rolle des Lehrers           51 

 



 

3 

4 DARSTELLUNG UND DISKUSSION EINIGER ZENTRALER BEGRIFFE IN 

 DEWEYS BILDUNGDSPHILOSOHIE :             52 

 

 4.1 Deweys  Wissenschaftsbegriff und dessen Auswirkungen auf seine Konzeption 

  von Erziehung             52 

 

  4.1.1 Technologische Erziehung versus Praktische Theorie der Erziehung  59 

 

 4.2 Die Bedeutung von Demokratie und Bildung bei John Dewey      64 

 

  4.2.1 Deweysche Aspekte für demokratische Lernprozesse in der Schule    70 

 

 4.3 Die Beziehungen zwischen Wissenschaft, Ethik und Bildung bei Dewey     77 

 

  4.3.1 Deweys Stellenwert der Ethik im Erziehungsprozeß      84 

 

 4.4  Deweys wissenschaftliches Vernunftverständnis : Intelligenz      93 

 

  4.4.1  Grenzen der technologischen Vernunft        97 

 

 

5 DEWEY UND DIE PROJEKTPÄDAGOGIK         102 

 

 5.1 Zur Vorgeschichte           102 

 

 5.2 Die Psychologisierung des Projektbegriffs vor 1945      104 

 

 5.3 Erneute Begegnung mit Dewey in der Projektpädagogik nach 1945?    108 

 

 5.4 Die Gleichsetzung von 'schülerzentriertem' Ansatz  mit 'personenzentriertem' 

  Ansatz in der Erziehung : die Therapeutisierung der Schule     112 

 

 5.5 Deweysche Aspekte in den Projekten der Friedens- und Umwelterziehung   114 

 

 5.6 Deweys Anteil am österreichischen Reformprojekt "Lehrplan '99"     119 

 

 5.7 Projekt oder Projektion?          121 

 

 

6 DEWEYS GESELLSCHAFTSERNEUERNDE BOTSCHAFTEN IM 

 DEUTSCHSPRACHIGEN RAUM           127 

 

 6.1 VOM WIEDERAUFBAU ZUM WIRTSCHAFTSWUNDER (1945 - 1965)

             

  ZIEL: Demokratisierung und Sozialisierung in West und Ost, 

  Reintegration Deutschlands und Österreichs in die freie Weltgemeinschaft  127 

             

  6.1.1 Das amerikanische Erziehungsprogramm  

   und die Jugendpolitik (BRD) bis 1950       128 

 



 

4 

  6.1.2 Die Rolle der Neulehrer in der  

   Sowjetischen Besatzungszone (1945-1953)       133 

 

  6.1.3 Peter Petersen als Gesellschaftserneuerer  

   in verschiedenen Systemen         136 

 

  6.1.4 Der Wiederaufbau der Universitäten (1945-50)      140 

 

   6.1.4.1    am Beispiel Köln          140 

 

   6.1.4.2    am Beispiel Jena         143 

 

  6.1.5 Die unpolitische Universität der Fünfzigerjahre (ca.1950-65)    145 

 

 

 6.2 DEWEYS WIEDERAUFERSTEHUNG ALS APOSTEL DER MODERNE  

 

  ZIEL: Chancengleichheit - Individualisierung - Gesellschaftskritik    149 

 

  6.2.1 Zur Wechselwirkung pädagogischer Trends  

   (USA - deutscher Sprachraum)        149 

 

  6.2.2 Die politisierte Universität der 60-er Jahre (ca 1965-75)     154 

 

  6.2.3 Die Reformuniversität als Gruppenuniversität (ca 1975-85)    157 

 

  6.2.4 Die Massenuniversität politisch Desinteressierter (ca 1985- ?)    159 

 

 

7 WIDERSPRÜCHE IM NEUEN DENKEN DER  

 GEGENWARTSPÄDAGOGIK         165 

 

 7.1. Schule als Ort der Sicherheit oder zusätzlicher Verunsicherung      166 

 

 7.2 Autonomisierungsbestrebungen: Mehr Eigenverantwortung oder   

  mehr Einflußmöglichkeit?         168 

 

 7.3 Vom Widerspruch des therapeutischen Zugriffs und  

  des Leistungsprinzips in der Erziehung       170 

 

 7.4 Von der Selbstbestimmung zur Fremdbestimmung  

  durch Instrumentalisierung          173 

 

 7.5 Effektivitätssteigerung als Verschleierung von Machtinteressen    176 

 



 

5 

 7.6 Zwischen Individualisierung und Solidarität       178 

 

 7.7 Zwischen Eigenerfahrung und Instruktion       182 

 

8 ZUR FRAGE DER ZEITGEMÄSSHEIT DER LIBERALEN BILDUNGSREFORM 

              186 

 

 8.1 Ist die liberale Bildungsreform der 60-er Jahre immer noch aktuell?   186 

 

  8.1.1 Neuorientierung statt 'Befreiung aus festgefügten Traditionen'   186 

 

  8.1.2 Die Sozialisationswirkung der Alltagskultur 

   Oder: Die Normativität des Faktischen                 188 

 

  8.1.3 Keine Reform ohne Intention: Zur Instrumentalisierbarkeit    191 

 

 8.2 Wird mit konstruktivistischen Mitteln angemessen auf die neuen  

  Herausforderungen des pädagogischen Alltags reagiert?     194 

             

  8.2.1 Zur Frage nach den Grenzen der Freiheit und deren Qualifizierung

                184 

  8.2.2 Auf der Suche nach einem neuen Sinnrahmen?     195 

 

  8.2.3 Die radikale Hinterfragbarkeit in einer pluralistischen Demokratie   197 

 

  8.2.4 Von der Unverzichtbarkeit eines Dialogs zwischen der                                       

              Reformpädagogik und der Allgemeinen Pädagogik     198

    

 SCHLUSSBETRACHTUNG         200 

 

 LITERATURNACHWEIS          202 

 

 

 

 

 



 

6 

REZEPTIONSGESCHICHTE  JOHN  DEWEYS  

IN DER DEUTSCHSPRACHIGEN PÄDAGOGIK SEIT  1945 

 

 

 

VORWORT 

 

Am Ende des naturwissenschaftlichen Jahrhunderts steht die Menschheit teilweise ratlos vor 

den Auswirkungen ihrer Rationalität, den ökologischen und ökonomischen Folgen der 

Wissenschaft und Technik. Die Möglichkeit einer Apokalypse als "absolutes Umsonst" (Ernst 

Bloch) wird diskutiert, daher wird allerorts ein Umdenken, eine radikale 

Einstellungsänderung und Umstrukturierung gefordert, in sozio-politischen wie in 

ökonomischen Bereichen. 

Eine große Hoffnung richtet sich dabei auf die Pädagogik als ein Instrument der frühzeitigen 

Implantierung alternativer Werthaltungen, damit sich die Verfallsgeschichte nicht fortsetze. 

 

Doch auch für jene, die Zukunft nicht unter dem Vorzeichen der Bedrohung sehen, sondern 

als Chance der Neugestaltung internationaler Zusammenarbeit und wirtschaftlichen 

Austausches der Völker, setzen in die Pädagogik die Hoffnung, ebendiese Option 

verwirklichen zu helfen. Damit scheint die Institution Schule den Forderungen der 

gesellschaftlich tragenden Instanzen in zunehmend drängender Weise ausgeliefert.  

Man denke an Schlagworte wie "vernetztes Denken, Globalisierung, Deregulierung oder 

Autonomie", die innerhalb eines Jahrzehnts solche wie "Europareife, Evaluation oder Bildung 

2000" an Aktualität noch vor der Jahrtausendwende überholt haben. Die paradoxe Lage der 

Pädagogik entsteht aus der Widersprüchlichkeit der an sie gestellten Erwartungen. Einerseits 

ist es schwer mit ihrem Selbstverständnis vereinbar, den jungen Menschen für welche auch 

immer von der Gesellschaft entworfene Zukunftszenarios vorzubereiten, solange sie daran 

festhält, daß Bildungsprozesse nicht anders als durch selbsttätige, revolutionäre, sittliche 

Umkehr verlaufen; andererseits war doch die Pädagogik auch ein regenerierendes und 

festigendes Medium jener Rationalität, deren Eigendynamik in Ökonomie, Technik und 

Wissenschaft heute über den Menschen hinwegzugehen droht.  

 

Hat nicht die Pädagogik genau jene Aufklärung mitgetragen, jener Selbstermächtigung des 

Subjekts das Wort geredet, jener Geschichtsphilosophie des Fortschritts gehuldigt und jene 

Einheits- und Ganzheitsträume geträumt, die zum gegenwärtigen zusammenhangs- und 

beziehungslosen Konglomerat von ich-bezogenen Individuen geführt hat?  

Ausweg aus dem Dilemma kann aber weder eine Festlegung eines sogenannten 

Grundwertekatalogs bieten, noch eine Erziehung sein, die die heranwachsende Generation 

zum Erfüllungsgehilfen einer heilen Welt von morgen machen will. 

 



 

7 

Kein anderer Philosoph und Pädagoge hat die Bildungslandschaft im 20. Jahrhundert und die 

Gegenwartspädagogik mehr geprägt als John Dewey. Dies gilt nicht nur für die westliche 

Welt und stellvertretend für diese  für die USA, sondern überall dort, wo demokratische 

Bewegungen zu friedlichen politischen Umwälzungen oder zu blutigem Umsturz führten und 

weltweit eine Euphorie auslösten. Man denke in diesem Zusammenhang an die Russische 

Revolution, an die Kemal Atatürks in der Türkei, an die Öffnung Chinas oder gar Japans, wo 

die Umerziehung zur Demokratie mit demselben missionarischen Eifer vorangetrieben wurde 

wie in Deutschland nach dem Ende der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft. Das Ausmaß 

der Auswirkungen muß kulturell bedingt unterschiedlich eingeschätzt werden, kann aber 

nirgends geleugnet werden. 

Deweys Einfluß auf die europäische Reformpädagogik, im besonderen während der 

Zwischenkriegszeit, ist schon mehrfach  wissenschaftlich dokumentiert worden, ebenso die 

Wechselwirkungen aufgrund der Vormachtstellung der europäischen Universitäten zu jener 

Zeit.  

 

Erklärte Absicht der vorliegenden Arbeit ist der Versuch, einen Überblick über Deweys 

Einfluß im deutschsprachigen Raum seit 1945 anzubieten, Einflüsse nach seinem Tod (1952) 

aufzuspüren und verschiedene Interpretationen zur Diskussion zu stellen. 



8 

 

1 E I N L E I T U N G :   Problemstellung und Zielsetzung der Arbeit 

 

Sich mit dem Philosophen John Dewey zu beschäftigen bedeutet nicht nur, sich mit einem 

großen Denker des 20. Jahrhunderts, sondern sich mit Amerika und dessen  Selbstverständnis 

im letzten Jahrhundert auseinanderzusetzen. Nicht umsonst wurde er oft "guide, mentor, and 

the conscience of the American people" genannt und die Bandbreite von Beinamen in jüngster 

Vergangenheit reicht von "religious humanist" bis "New Left Radical". 

Die einen sehen in ihm den Proponenten, der versucht, die religiöse Überzeugung von einer 

"meaningful world" mit einem weltlichen Glauben an die wissenschaftliche Analyse sowohl 

von der Natur als auch der Menschheit zu vereinen, die anderen betrachten ihn als aggressiven 

Rationalisten, der von der Wissenschaft erwartet, daß der Glaube ausgetrieben wird, und der 

damit zur Besessenheit von rationalem, sozialem Management des 20. Jahrhunderts beiträgt. 

  

Die Tatsache, daß Dewey hundert Jahre (fast 50 Jahre nach seinem Tod) nach der 

Veröffentlichung von "Democracy and Education" noch immer ausreichend Diskussionsstoff 

bietet und die Gemüter von Befürwortern und Kritikern trotz eines tiefgreifenden   

Gesellschaftsstrukturwandels seit dem Kriegsende erhitzt, ist Beweis für die unterschiedlichen 

Einschätzungen seiner Person. Seine Bildungsphilosophie, die für diese Arbeit von zentraler 

Bedeutung ist, wird daher auch seine persönliche Lebensgeschichte zum besseren Verständnis 

einbeziehen müssen.  Sie kann nur in Zusammenhang mit seinem "congregationalist" 

Elternhaus in Vermont, mit vielen anderen Einflüssen in Michigan, wo er zum Doktor der 

Philosophie promovierte, mit seinem partizipatorischen Demokratieverständnis, seinen 

Ausführungen zu Krieg und Frieden (vor allem im 1.Weltkrieg), seiner Einschätzung des 

weltweit Fuß fassenden Sozialismus, seinen persönlichen Erfahrungen mit den 

amerikanischen Kommunisten in den 30-er Jahren und vielen anderen biographischen 

Einzelheiten verstanden werden. 

 

Daher scheint es nicht nur vertretbar, sondern notwendig, den ersten Teil der Arbeit dem 

biographischen Hintergrund seiner Person und einer Auswahl seiner wichtigsten Stationen 

zum internationalen Ansehen zu widmen, damit der unbedarfte Leser seine Entwicklung, 

seinen Wandel und seine Konzeption von Bildung besser nachvollziehen kann.  

 

Seine Position zu Lebzeiten und heute soll in der Folge durch die Darstellung und 

Interpretation einiger zentraler Begriffe seiner Bildungskonzeption gewürdigt werden.  

Allerdings drängen sich hier schon die berechtigten Fragen auf, ob es legitim war, zum 

Beispiel reformpädagogische Errungenschaften vor 1930 ohne weiteres eine Generation 

später trotz veränderter Gesellschaftsbedingungen zu übernehmen - und wenn Veränderungen 



Einleitung 

9 

bzw. Anpassungen in der Interpretation vorgenommen wurden, ob diese im Sinne Deweys 

geschahen.  

 

Denn einer der häufigen Rezeptionsfehler damals wie heute scheint die Generalisierung 

spezifischer Konzepte zu sein, die keineswegs universell ausgebildet worden sind. Kontrovers 

wurde auch die Beschäftigung mit der deutschen Reformpädagogik, als sie sowohl für die 

Epoche vor 1914 als auch nach 1933 sowie international kontextualisiert wurde, und 

entsprechend ambivalent fielen viele Revisionen aus. Daher, so scheint mir, ist es für ein 

besseres Verständnis aufschlußreich, wenigstens skizzenhaft seine Rezeption in den USA und 

im deutschsprachigen Raum vor Kriegsbeginn zu umreißen, bevor mit dem eigentlichen 

Thema Deweys Rezeption seit 1945 begonnen werden kann. 

 

Mein zentrales Anliegen ist eine kritische Würdigung Deweys anhand der verschiedenen 

Rezeptionsweisen seit 1945, womöglich divergente Interpretationen aufzuspüren und einige 

verschiedenartige Gründe für die Attraktivität der Deweyschen Art zu denken spekulativ 

aufzuzeigen. Daher soll die vorliegende Arbeit, verallgemeinert ausgedrückt, ein Versuch  

sein, der Frage nachzugehen: "Wie sehr wurde der Schulalltag seit Kriegsende von geistigen 

Strömungen geprägt, deren erziehungswissenschaftliche Wurzeln zunächst einmal bei Dewey 

zu suchen sind?"   

 

Blieb also nach dem Zusammenbruch 1945 der deutschen Bevölkerung keine andere Wahl, 

als an die unzeitgemäße Reformpädagogik vor 1933 anzuknüpfen, die nun aber - wie in den 

ersten Kapiteln zur Rezeptionsgeschichte Deweys ausgeführt  - durch die 

Umerziehungspolitik der Amerikaner geprägt war? Dieses Drängen auf den Weg der 

Restauration schien angesichts der finanziellen und sozialen Notlage allein schon durch das 

politische Demokratisierungsziel gerechtfertigt. Inwieweit diese Erziehungspolitik und das 

Jugendprogramm der USA in der deutschen Nachkriegsgeschichte Deweys Handschrift trägt 

und nicht nahtlos an die deutsche Reformpädagogik der Weimarer Republik anschloß, soll 

ebenfalls in der folgenden Arbeit erörtert werden. 

 

Die oben angeführte These, daß für die Besatzer die Jugendarbeit ein pädagogisches 

Steuerungselement (re-education, re-orientation, Entnazifizierung, Amnestie etc.) war, soll 

erhärtet werden, ebenso soll belegt werden, daß damit Entwicklungstendenzen 

vorweggenommen wurden, die erst in den sechziger Jahren wieder aufgenommen wurden. 

 

Weiters ist die vorliegende Arbeit das Produkt des Bemühens, politische und soziologische 

Determinanten, die für das schwankende Popularitätsausmaß von John Dewey während der 

letzten 50 Jahre verantwortlich waren, aufzuzeigen, seine Rolle als Demokratiestifter zu 



Einleitung 

10 

würdigen, aber auch  etwaige Fehleinschätzungen oder Fehlinterpretationen anzusprechen. 

Darüber hinaus möchte ich mögliche Antworten auf die provozierende Frage finden: Für 

welche Ziele wurde seine Art zu denken in den letzten 50 Jahren instrumentalisiert ? - Diese 

Frage will ich auch zur Diskussion anbieten. Von ebenso zentraler Bedeutung scheinen mir 

aber auch die Fragen:  Inwieweit war die amerikanische Einflußnahme den Verantwortlichen 

nach dem Zusammenbruch bewußt? Warum  flaute das Interesse in den 50-er Jahren ab? 

Waren es ähnliche Gründe wie zehn Jahre zuvor in den Vereinigten Staaten? Inwieweit kann 

die kontroversielle Diskussion zur Projektpädagogik heute mit der vor sechzig Jahren in den 

USA verglichen werden? 

 

Den pädagogisch eher unpolitischen Jahren bis ca. 1965 in Deutschland (in den USA hatte 

sich die Civil Rights Movement schon vor dem Attentat auf Martin Luther King im Jahre 

1963 Gehör verschafft, und immer mehr Minoritäten schlossen sich dieser Bewegung an) 

folgte dann ein Jahrzehnt geprägt von Antiamerikanismus, vor allem wegen der 

kontroversiellen  US- Rolle im Vietnamkrieg. Gleichzeitig fanden auch 

Sympathiekundgebungen für die verschiedensten Minoritäten bei uns statt, Kulturkritik war 

angesagt. 

 

Ist also im Bündnis mit den "underdogs", denen zum ersten Mal in der Geschichte 

emanzipatorische Rechte zugestanden und damit Gelegenheiten geboten wurden, sich 

öffentlich zu artikulieren, ebenfalls der gesellschaftskritische Zugang Deweys auszumachen? 

 

Da John Dewey aber auch als Vater der Projektidee gilt, scheint eine würdigende kritische 

Evaluation der emanzipatorischen Projektpädagogik unerläßlich, wenngleich auch hier auf 

verschiedene Interpretationsweisen aufmerksam gemacht werden muß, besonders dort, wo 

Kilpatricks Erziehungsideen als Deweysche ausgewiesen wurden.  

 

War das erneut entfachte Interesse an der Dewey'schen Bildungsphilosophie in den 60-er und 

frühen 70-er Jahren ein anders motiviertes (etwa demokratiepolitisches ) als in den 80-er und 

90-er Jahren? Geht es heute immer noch um Enttraditionalisierung, Bekämpfung von 

Repressionsmustern und demokratische Mitverantwortung in der Erziehung? Was sind heute 

die Gründe für das Faktum, dass der Dewey‘sche Denkansatz sich immer noch einer solchen 

Attraktivität erfreuen kann? 

 

Dieses Rekonstruktions- bzw. Rezeptionsproblem wird schon daran erkennbar, wenn man 

bedenkt, dass die Reformpädagogik des ausgehenden 18.Jahrhunderts die geistige 

Mobilisierung "zum Zwecke der individuellen und kollektiven Innovationsfähigkeit mit dem 



Einleitung 

11 

Ziel der Errichtung einer bürgerlichen Gesellschaft"1 verfolgte, die Durchsetzung des 

Schulbesuchs und die Etablierung der Institution Schule zum Ziel hatte, während die am Ende 

des 19. und am Beginn des 20.Jahrhunderts propagierte Reformpädagogik nicht mehr die 

Induzierung von Fortschrittsbewußtsein, sondern die Bearbeitung von Krisenbewußtsein, 

nicht die Etablierung von Schule und Unterricht, sondern deren Optimierung im Kontext 

sozialer Differenzierungsprozesse zum Ziel hatte. Sie war nun auf Befähigung zur 

Bewältigung der durch sie hervorgebrachten Folgelasten ausgerichtet. 

 

An die Stelle der herkömmlichen Theoretischen und Praktischen Pädagogik trat eine 

Allgemeine Pädagogik, die die Folgeprobleme von Schulkritik und Kindorientierung zu 

bearbeiten hatte. Die Folge daraus war eine anwachsende Pädagogisierung von immer mehr 

Lebensvollzügen und Lebensbereichen, von der Jugendfürsorge bis zum Strafvollzug. 

 

Eine ähnliche Problematik scheint bei der Renaissance der Reformpädagogik nun wieder 

vorzuliegen, wenngleich die Wirtschaft heute mehr denn je der Politik diktiert, welche 

Zielgruppe unter dem Vorwand der Individualisierung sensibilisiert wird. Wiederum drängt 

sich die Frage auf: Kann ein bewährtes und taugliches Instrumentarium der 70-er Jahre für die 

analytische Bearbeitung der Probleme von heute dienlich sein? Konnte die Erinnerungsarbeit 

an den Alternativen von damals, also von den Erkenntnissen vor 1933 für die Zeit nach 1945 

nicht so ohne weiteres genutzt werden, so ist kann auch die von den 70-er Jahren die 

analytische Bearbeitung der Probleme von heute nicht ersetzen. Von anderer Perspektive kann 

aber mit demselben Recht die Frage gestellt werden: Sind nicht 50 Jahre Frieden in den 

westlichen Demokratien Grund genug für eine uneingeschränkte Bejahung des Dewey‘schen 

Gedankenguts?  

 

Zu Beginn des zweiten Milleniums, sind wir auf der Suche nach Mitteln gegen die allen 

politischen Lagern attestierte Orientierungslosigkeit und Prinzipienlosigkeit der Postmoderne. 

Im Kampf um Enttraditionalisierungen und in der Auseinandersetzung mit den Autoritäten, 

gegen  Repression und für die Öffnung des Unterrichts leistete die Reformpädagogik 

sicherlich viel. Sind aber heute die reformpädagogischen Mittel, die angeboten werden, 

vielleicht zu wenig sinnstiftend? Diese Frage, formuliert als These scheint immer mehr 

Zustimmung zu finden: Es ist heute für Jugendliche kaum mehr identitätsstützend, sich 

darüber zu definieren, "wogegen" sie sind, vielmehr gilt es für sie, eigene Anschlußpunkte zu 

finden, herauszufinden, "wofür" sie sein möchten und sein können. 

 

 
1vgl. Hermann U. /Ölkers J.: Reformpädagogik - ein Rekonstruktions- und Rezeptionsproblem. In: Zeitschrift 

 für Pädagogik 1994, S 542.  



Einleitung 

12 

Die Tatsache, daß man heute in den verschiedensten politischen Lagern (solange man sich auf 

demokratischem Boden bewegt und eine pluralistische Gesellschaft als Voraussetzung 

annimmt) mit Deweys Bildungsphilosophie auf eine uneingeschränkte Akzeptanz stößt,  

könnte ein Beweis für die Anpassungsfähigkeit seiner Bildungstheorie oder für vielschichtige 

Interpretationsmöglichkeiten sein. Die unbestrittene Attraktivität der Dewey‘schen 

Bildungstheorie mag aber auch in der Dynamik und Veränderbarkeit ihrer Ziele, die stetige 

Erneuerung zum obersten Prinzip erklärend, liegen. 



13 

 

2 Z U R   M E T H O D E :    HERMENEUTIK VERSUS EMPIRIK 

 

Um zu einem kritischen Verständnis von John Dewey, der amerikanischen Leitfigur des 

Pragmatismus zu gelangen, sei es erlaubt, zuerst die hermeneutische Betrachtungsweise 

kontrastiv der analytischen Methode des Empirismus gegenüberzustellen, weil - wie mir 

scheint - gerade diese beiden wissenschaftlich-methodischen Ansätze zu verschiedenen 

erziehungstheoretischen Auslegungen führen. 

 

Marian HEITGER2 gliedert das Selbstverständnis der Pädagogik als Wissenschaft zunächst in 

drei verschiedene Positionen, nämlich die hermeneutisch-geisteswissenschaftliche, die 

empirische Erziehungswissenschaft, mit deren Hilfe ein Instrumentarium zur Herstellung 

gewünschten Verhaltens angeboten werden kann, und die kritische (gesellschaftskritische) 

Erziehungswissenschaft zur Durchsetzung politischer Zwecke, und er ergänzt diese 

Systematik durch eine vierte Position, die ein Selbstverständnis von Pädagogik als 

Prinzipienwissenschaft voraussetzt. Damit meint er, daß die Pädagogik sich mit Fragen der 

Wertung, der Ziel- und Sinngebung auseinanderzusetzen hat, daß sie gegenüber 

weltanschaulichen Positionen und anthropologischen Voraussetzungen nicht indifferent 

bleiben kann. Er wendet sich dabei gegen jede Willkür und jeden naiven Dogmatismus. 

Seiner Auffassung nach bleibt der Pädagogik die Aufgabe nicht erspart, verbindliche 

Prinzipien zu entwickeln, dank derer der einzelne nicht an bestimmte Ideologien oder 

gesellschaftliche Systeme ausgeliefert wird. 

"Im fortschreitenden Zustand der Wissenschaft von der Gesellschaft und ihren kulturellen 

Erscheinungsformen, zu denen auch die Pädagogik gehört, kann sich Wissenschaft nur in 

kritischer Lösung von den natürlichen Systemen mit ihrem Anspruch auf zeitlose Metaphysik 

konstituieren, indem sie sich der Fülle der Erscheinungsformen in ihrem bunten 

Nebeneinander und ihrem zeitlichen Wechsel, das heißt in ihrer Geschichtlichkeit, zuwendet, 

sie bearbeitet und zu verstehen sucht."3 

 

Diese Einsicht ist ganz besonders wichtig für die Pädagogik. Wenn sie an einem System 

zeitloser Normen festhält, gerät sie in Gefahr, den jungen Menschen durch pädagogische 

Prozesse in vorgegebene Systeme hineinzuzwängen. In dieser Überzeugung beruft er sich auf 

keinen Geringeren als Wilhelm DILTHEY, der behauptet "Nur aus dem Ziel des Lebens kann 

das der Erziehung abgeleitet werden, aber dies Ziel des Lebens vermag die Ethik nicht 

allgemein gültig zu bestimmen."4 Denn was der Mensch sei und was er wolle, erfährt er erst in 

der Entwicklung seines Wesens durch die Jahrtausende und "nie bis zum letzten Wort, nie in 

allgemeingültigen Begriffen, sondern immer nur in den lebendigen Erfahrungen, die aus der 

 
2vgl. Heitger, Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs. ÖBV Wien 1983, S. 90-105. 
3 Ebenda., S. 92. 
4Dilthey, Wilhelm: Grundlinien eines Systems der Pädagogik. In: Ges. Schriften VI, Stuttgart 1961, S. 57. 



Zur Methode 

14 

 

Tiefe seines ganzen Wesens entspringen".5 

 

Die folgende Gegenüberstellung von hermeneutischem Denken und empirischer Methode 

scheint mir deswegen angebracht, weil die beiden Betrachtungsweisen stellvertretend für 

transzendentales Denken in der Geisteswissenschaft einerseits, beziehungsweise für 

naturwissenschaftliche Messbarkeit auf der anderen Seite stehen.  

Demnach bedeutet Hermeneutik eine Subjektivierung des Denkens, ein Einfühlen und 

Nachvollziehen, eine Art Wesensschau, die Kunst der Deutung und Auslegung, die dem 

naturwissenschaftlichen Erklären entgegengesetzt wird. Diese geisteswissenschaftliche, 

forschende Methode zielt auf Verstehen als Einsicht in seelisch-geistige Zusammenhänge. 

Fragen der Wertung, der Ziel- und Sinngebung sind philosophisch und damit für die 

Hermeneutik konstitutiv. 

 

Ausgangspunkt dieser hermeneutisch-geisteswissenschaftlichen Vorgangsweise ist die Fülle 

der tatsächlichen Erziehungswirklichkeit, wie sie das kulturelle Leben in seiner bunten 

Mannigfaltigkeit hervorgebracht hat und immer wieder hervorbringt. Im Bemühen, Regeln für 

die Pädagogik aufzustellen, kam schon der Historiker des menschlichen Geistes, WILHELM 

DILTHEY, zur Auffassung, daß es für die Pädagogik nicht genügen kann festzustellen, was 

ist, sondern auch Aussagen zu treffen über das, was sein soll. 

 

Diese Forderung ergänzte Dilthey durch das Postulat, die pädagogische Wissenschaft habe bei 

der Beschreibung des Verhältnisses vom Erzieher zum Zögling zu beginnen. Er lehnte das 

Hegelsche System ab und hatte nichts übrig für metaphysische Untersuchungen im 

übernatürlichen Bereich. Weiters verwies er darauf, daß die ethischen Systeme in ihrer 

Geschichtlichkeit Ausdruck des Lebensprozesses mit seiner immanenten Zwecktätigkeit 

seien. Die "Teleologie des Seelenlebens" sollte sich als Ergebnis historisch-empirischer 

Forschung begründen lassen und nicht als metaphysische Größe angenommen werden. 

 

Auch in der empirischen Betrachtungsweise ist der Ausgangspunkt die 

Erziehungswirklichkeit, allerdings als quantifizierbare Größe verstanden. Es geht dabei nicht 

um Sinnfindung, Auslegung und Interpretation, sondern "um das Aufdecken von 

Bedingungsverhältnissen zwischen gegebenen Größen. Das hat den Vorzug, daß die 

quantifizierten Korrelationen von jedem nachprüfbar sind, daß es gelingt, prognostische 

Aussagen zu machen, daß diese jeweils mit den Mitteln der empirischen Forschung 

überprüfbar sind." 6 

 

 
5ebenda 
6 Heitger, Marian:  a.a.O., S. 97. 



Zur Methode 

 

15 

Es ist kaum verwunderlich, daß eine solche Pädagogik von Staat und Gesellschaft geschätzt 

wird, weil sie sich als nützlich anbietet, selbst wertfrei und geeignet erscheint, 

gesellschaftliche Bedürfnisse in bezug auf gewünschte Verhaltensweisen und Einstellungen 

zu befriedigen. In einer Vielzahl von Schulversuchen seit den 60-er Jahren zeigte sich 

wiederholt die Schwierigkeit, daß dieses methodische Verfahren nicht für menschliches 

beziehungsweise soziales und vor allem pädagogisches Handeln anwendbar ist, sodaß die 

Isolierung zwischen den einzelnen Faktoren kaum so weit vorangetrieben werden kann, daß 

das Bedingungsverhältnis zwischen ihnen eindeutig identifiziert und wissenschaftlich erfaßt 

werden kann. Deshalb lassen sich die in der Lernforschung hergestellten Laborsituationen 

kaum auf die Schulwirklichkeit mit ihren vielfältigen Variationen übertragen. "Der 

pädagogische Prozeß wird zu einem Prozeß des Formens und Machens von außen; der 

Adressat verliert den Charakter des Subjekt-Seins... und die bildungstheoretischen Postulate 

von Selbstbestimmung, von Mündigkeit im Sinne begründeter Urteils- und 

Entscheidungsfähigkeit werden hinfällig."7 

 

Heitger weist in der Folge auf die Gefahr hin, daß eine solche Erziehungswissenschaft, die 

das Subjekt unter der kausalen Gesetzmäßigkeit sieht, bloße Anpassungsfähigkeit und 

Reaktionsfähigkeit fördert. Da der erwartete Erfolg nur unter den erwähnten Gegebenheiten 

gewährleistet ist, wird die von der modernen Pädagogik geforderte Kritikfähigkeit nicht 

erreicht, sondern geradezu ausgeschlossen. 

Sucht die Psychoanalyse im Gefolge Freuds die Ursachen des Verhaltens in der Tiefe der 

menschlichen Psyche, so hält der Behaviorismus dafür, daß diese Ursachen durch 

Umweltbedingungen und durch genetische Evolution gesetzt werden. Statt also die Ursachen 

für ein unerwünschtes Verhalten in der Vergangenheit zu suchen, geht es dem 

behavioristischen Therapeuten oder Erzieher darum, ein bestimmtes Verhalten zu verändern, 

indem er die Umwelt des Individuums in bestimmter Weise verändert.  

 

John WATSON, der Vater des Behaviorismus, klagte die Psychologie seiner Zeit an, sie 

hänge noch immer krypto-religiösen Philosemen an, und Begriffe wie Bewußtsein und Seele 

seien mit einer wissenschaftlichen Psychologie unvereinbar. Burrhus F. SKINNER übertrug 

die behavioristische Position am konsequentesten auf ihre Implikationen für die Erziehung. Er 

glaubte nicht an die Wirksamkeit von Verantwortlichkeit und an das Gewissen von einzelnen 

oder von Gruppen. Für ihn versprach allein eine Wissenschaft, die eine effektive Technologie 

zur Kontrolle und zur Manipulation des menschlichen Verhaltens bereitstellt, eine Lösung der 

die Menschheit bedrängenden Probleme. Skinner und Watson glaubten daran, daß der 

Erziehungseffekt automatisch eintritt, doch wurden, wie sich gezeigt hat, die hohen 

Erwartungen nicht erfüllt.  

 
7Heitger, M.:  a.a.O.  S. 99. 



Zur Methode 

 

16 

Skinner unterscheidet zwischen einer vorwissenschaftlichen (aus der griechischen Philosophie 

entstandenen und der christlichen Tradition verpflichteten) Betrachtung des Menschen und 

seiner Erziehung und einer wissenschaftlichen (im Sinne des Behaviorismus). Wenn 

menschliches Verhalten strikt auf Umweltreize oder genetische Determination 

zurückzuführen ist, so muß - und in dieser Einschätzung ist Winfried Böhm beizupflichten - 

der wissenschaftliche Zugriff zur Erziehung "genauso wie die Naturwissenschaften endlich 

dem antik-traditionellen Begriff der Praxis völlig entraten und ausschließlich in den Termini 

der Poesis zum Ausdruck gebracht werden."8 

 

Böhm verweist in diesem Zusammenhang auf die von Aristoteles an verschiedenen Stellen 

vorgenommene Unterscheidung von Praxis und Poesis und erläutert "Während poesis dabei 

ein herstellendes Machen, das kunstvolle Hervorbringen und Verfertigen von Werken und die 

tüchtige Bewältigung von vergegenständlichten Aufgaben meint und somit ein Wissen nach 

Art der techne bezeichnet, bezieht sich praxis auf das verantwortliche, selbstbestimmte und 

ideengeleitete Handeln des Menschen, wie es sich vorzüglich im politischen Leben 

manifestiert."9  

 

Für Marian HEITGER und seine Gefolgschaft ermöglichen erst Prinzipien dem Handelnden, 

Verantwortung für sein Tun zu übernehmen, obwohl sie keine konkreten Anweisungen für 

den Einzelfall geben können. Diese Prinzipien stellen kein hierarchisch gegliedertes 

Wertesystem dar, sondern kennzeichnen vielmehr das Subjekt unter dem Anspruch des 

selbständigen, freien und verantwortlichen Wertens. Für alle pädagogische Führung gilt das 

Prinzip des Dialogischen, von dieser Forderung kann sich niemand befreien. Pädagogische 

Theorie im Sinne einer Prinzipienwissenschaft versetzt den Praktiker in die Lage "in 

Ansehung des je einmaligen Falles, angesichts der je einmaligen Individuallage der 

beteiligten Person vernünftig und verantwortlich zu entscheiden. Theorie nimmt dem 

Praktiker seine Verantwortung nicht ab, sie ermöglicht sie."10 

 

Auch den empirischen Wissenschaften wird von M. Heitger das Recht zur Hilfestellung 

eingeräumt, die konkreten Bedingungen und Sozialisationsmechanismen werden nicht 

geringgeschätzt, vielmehr wird von ihm anerkannt, daß diese Vorgänge uns oft determinieren. 

Doch - und dieser Meinung schließe ich mich an - die Kenntnisse derartiger Vorgänge 

verzerren die der Pädagogik als Wissenschaft zukommende Methode und verfälschen ihre 

Praxis, wenn sie sich für die Pädagogik konstitutiv geben, wenn Theorie nicht mehr nach   

Prinzipien für den gültig zu gestaltendem Vollzug in der Praxis fragt. 

 

 
8Böhm, Winfried: Theorie und Praxis. Königshausen & Neumann, Würzburg 1995, S. 53. 
9Ebenda,  S. 20. 
10Heitger, Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs, a.a.O., S.104.. 



Zur Methode 

 

17 

Der stetige Werteverlust in der Moderne bzw. Postmoderne läßt die Stimmen derer lauter 

werden, die in einer Pädagogik, die auf Transzendenz verzichtet, den Menschen nur im 

Diesseits verhaftet sieht. Am Beispiel Amerikas versucht Daniel Bell11 die Widersprüche von 

Modernität und Modernismus aufzuzeigen, eine Entwicklung, die auch bei uns schon 

unaufhaltbar eingesetzt hat. Die einstige Vision, die Welt als "Global Village" zu sehen, ist 

durch die Macht der Medien- und Filmindustrie, beschleunigt durch Internet, längst Realität 

geworden. Das Phänomen Internet hat diesen Prozeß rasant beschleunigt.  

 

Allein schon deshalb kann die Hypothese, daß der Einfluß des amerikanischen Pragmatismus 

im heutigen Schulalltag allgegenwärtig ist, bedenkenlos aufgestellt werden. Wieviel davon als 

"backflow" von ehemals an deutschen Universitäten entwickelten Ideen wieder Eingang in 

unsere Pädagogik gefunden hat, wenn auch anders interpretiert, bleibt in der folgenden 

Abhandlung noch zu erörtern. Daß meine Vorgangsweise hermeneutisch und daher subjektiv 

sein muß, versteht sich von selbst. Bevor allerdings der Leser dieser Arbeit sich mit Fragen 

der Deutung und Auslegung konfrontiert sieht, scheinen mir noch einige biographische 

Fakten für ein besseres Verständnis notwendig zu sein. 

 

 
11Bell, Daniel: Zur Auflösung der Widersprüche von Modernität und Modernismus: Das Beispiel Amerika, 

  in: Zur Diagnose der Moderne. Hrsg. Heinrich Meier. Piper München 1990, S..21-68. 



 

18 

 

3 ZUR PERSON UND POSITION   J O H N  D E W E Y S 

 

3.1 SOZIALES UND PHILOSOPHISCHES MILIEU (Vermont - Michigan) 

 

JOHN DEWEY (geb. in Burlington/Vt.1859, gest. in New York City 1952) gilt als einer der 

Gründer der philosophischen Schule des Pragmatismus, als Pionier in der Funktionalen 

Psychologie und als Hauptvertreter der "Progressive Movement" in der Bildungsdiskussion 

dieses Jahrhunderts in den USA. Sein Lebenswerk galt folgender Frage: Wie läßt sich gegen 

die Routine des Gewohnten und die Interessen der Privilegierten das Ziel der 

freiheitssuchenden Siedler des neuen Kontinents, die humane Gesellschaft mündiger Bürger, 

realisieren ? 

 

Er entstammte bescheidenen Verhältnissen, beide Elternteile wuchsen auf Farmen in der 

Umgebung von Burlington auf, die Bevölkerungsstruktur dieser Kleinstadt setzte sich aus 

Abkömmlingen von solchen "old Americans" (White Anglo-Saxon Protestant families long 

established in Vermont12) und Neuankömmlingen aus Quebec oder Irland zusammen. 

Seine Mutter stammte aus religiösem Elternhaus, daher galt ihr emotionales und moralisches 

Interesse vorwiegend der Kirche, in deren Dienste sie viel Energie für Wohltätigkeitsaufgaben 

steckte. Ihre Pietät war selbst unter Gleichgesinnten auffallend, und so erlebte der kleine John 

wohl ein Übermaß an Religion während seiner Kindheit. Die Frage "Are you right with 

Jesus?" schien ihn noch lange zu verfolgen und verursachte Schuldgefühle, die er lange nicht 

loswurde. Diese übertriebenen Anstrengungen seiner Mutter entfremdeten Dewey von allen 

moralischen Fragen, die mit Sünde und Schuld zusammenhingen. Immer wieder stößt man in 

seinen Biographien auf einen Verweis auf seine inward laceration, Verletzungen, die er 

offensichtlich schmerzlich empfand. Trotz seiner frühen geistigen Reife war er sicherlich 

nicht frühreif, sondern eher schüchtern, besonders in Gegenwart von Frauen. Dies traf noch 

zur Collegezeit zu. 

 

Seinen autobiographischen Schriften ist zu entnehmen, daß er in seiner Erziehung eine 

schmerzliche Unterdrückung verspürte, ein "Gefühl von Trennung zwischen Körper und 

Seele, Ich und Welt, Natur und Gott" erlebte. Damit verbunden erinnerte er sich an eine 

"intensive Sehnsucht" nach Einheit. Diese intensive Suche nach Einheit sollte sein langes 

Leben und Schaffen bestimmen. In diesem Punkt blieb er bis zuletzt von Hegels Synthese von 

Subjekt und Objekt, Materie und Geist, Göttlichem und Menschlichem beeinflußt. Darin 

erhoffte er auch die unendliche Befreiung. 13 Das Aufspüren von Gegensätzen und das Suchen 

 
12Encyclopaedia Britannica, vol.4, p..51. 
13 vgl. Bohnsack, Fritz: John Dewey. In: Klassiker der Pädagogik.  (Hrsg.) Hans Scheuerl. überarb. Auflage. 

  München 1991, S. 86. 



Zur Person und Position John Deweys 

19 

nach einer Synthese, ein typisches Verfahren bei Dewey während seiner langen 

Schaffensperiode, ist ein eindeutiges Anzeichen von Hegelschem Einfluß. 

 

Vermont 

 

Die Anforderungen an der örtlichen Highschool erfüllte er in drei Jahren (statt der dafür 

vorgesehenen vier), doch, wie er sich später des Öfteren erinnerte, hasste er das exzessive 

"rote learning".  Trotzdem waren seine Ergebnisse am Ende so gut, daß  er sich schon im 

Alter von sechzehn Jahren an der University of Vermont (1875) einschreiben lassen konnte, 

mit knapp neunzehn Jahren schloss er seine undergraduate studies als zweitbester Schüler 

seiner Klasse ab. 

 

In Burlington/Vermont war zu seiner Studienzeit Reverend JAMES MARSH Präsident und  

Philosophieprofessor, ein Schüler von Coleridge und einflußreicher amerikanischer 

Transzendentalist. Er brachte ihm, durch Coleridges theologische Spekulationen, die 

Philosophie Kants näher. Allerdings nicht den transzendentalen Idealismus Kants pur, 

sondern vermischt mit  schottischer Hausverstandsphilosophie, was den amerikanischen 

Intuitionismus ergab. Ihr Hauptvertreter war der schottische Philosoph Sir William Hamilton. 

In Amerika wurde dieser Intuitionismus von Präsident JAMES McCOSH am College von 

New Jersey (heute Princeton) vertreten. Doch mit der Veröffentlichung von JOHN STUART 

MILLS "Examination of Sir William Hamilton's Philosophy" 1865 ging es mit dieser 

Philosophie langsam bergab. Mill warf Hamilton vor, daß  

 intuitionism was simply a way of propping up indefensible beliefs by ascribing them to 

 the 'intuitive' needs of the human kind. 14" 

McCosh und Gleichgesinnte reagierten empört und beschrieben Mills Empirismus als 

atheistisch, materialistisch und möglicherweise auch unmoralisch. 

Obwohl Dewey Mill nicht in allen Punkten recht gab, stimmte er ihm doch in seinem 

Hauptangriffspunkt zu, daß Intuitionismus populär sei, weil er tröstend ist und nicht, weil er 

intellektuell überzeugend ist. So wandte er sich von seinen Lehrern bald nach seiner 

Graduierung ab. 

 

Sein erster Arbeitsplatz war in Oil City /Penn., wo er seinen ersten philosophischen Aufsatz 

schrieb, den er dann im Journal of Speculative Philosophy im Jahre 1882 veröffentlichte. Oil 

City war ein paradigmatisches Beispiel für das Produkt des ersten Ölbooms in den 

Vereinigten Staaten, eine Siedlung, deren Bewohnerzahl von einigen Dutzend in den 60-er 

Jahren zu sieben bis acht tausend anwuchs, ein typisches Beispiel der sozialen und 

ökonomischen Extreme. Sein zweiter Arbeitsplatz in der Nähe seiner Heimatstadt war für ihn 

 
14Ryan, Alan: John Dewey and the High Tide of American Liberalism. Norton, New York/London 1996, p. 51. 



Zur Person und Position John Deweys 

20 

der Horror schlechthin, somit nahm sein schon länger gehegter Wunsch, auf dem Gebiet der 

Philosophie graduate studies zu belegen, konkretere Formen an. 

 

 

JOHNS HOPKINS 

 

Nachdem er also drei Jahre an der Highschool in Charlotte, einer Ortschaft unweit von seinem 

Elternhaus entfernt, unterrichtet hatte, entschloß er sich, an der Johns-Hopkins-Universität in 

Baltimore Philosophie zu belegen, wo er bald dem Einfluß des Gastprofessors GEORGE 

SYLVESTER MORRIS (University of Michigan), einem Hauptvertreter des Neo-

Hegelianismus, erlag. Dort fand er im Gedankengut mit Schwerpunkt auf der geistigen und 

organischen Natur des Universums eine neue geistige Heimat. In den Jahren 1882-84 

begegnete er CHARLES SANDERS PEIRCE und GEORGE STANLEY HALL: Nach einem 

Studienjahr in Berlin kam er, beeindruckt von seiner ersten Begegnung mit HEGEL und 

berauscht von TRENDELENBURGS neuer Interpretation von Aristoteles, in die Staaten 

zurück. Beeinflußt durch die St. Louis Hegelianer schwand sein Enthusiasmus. Nach seinem 

Doktorat in Psychologie in Harvard, dem ersten, das von einer amerikanischen Universität 

verliehen wurde, ging er für ein weiteres Jahr nach Deutschland, diesmal nach Leipzig. Dort 

glaubte er zu seiner Enttäuschung erkannt zu haben, daß Wundt einfache Tatsachen von den 

Engländern übernahm und sie in deutsche Metaphysik verpackte. Mit Enthusiasmus besuchte 

er allerdings die Seminare bei HELMHOLTZ. Der Erfolg der Physik und der Physiologie 

unterstützte die psychologischen Untersuchungen, somit wandte er sich immer mehr von 

Hegel ab und betrachtete dessen Philosophie als obskur und hinderlich für klares Denken und 

wissenschaftlichen Fortschritt.15    

 

Nach seinen Erfahrungen in Deutschland attackierte er den Wissensstand der Philosophie in 

Amerika im Allgemeinen, wobei er allerdings Harvard und Johns Hopkins ausnahm. Er 

beklagte sich über die Lehrqualität und darüber, daß die Philosophie der Tyrannei der 

Theologie ausgeliefert sei. Er war es auch, der später im Jahre 1909 als Präsident der Clark 

University FREUD und JUNG in die Vereinigten Staaten brachte. Zuvor hatte er einige Zeit 

studienhalber in einem psychiatrischen Spital in Berlin zugebracht. Er war stets bemüht zu 

beweisen, daß Wissenschaft und Religion nichts voneinander zu befürchten haben, was dann 

auch ein lebenslanges Thema bei Dewey werden sollte. Als graduate student belegte John 

Dewey einen Kurs in "speculative psychology" bei Hall.     

Doch HENRY TORREY, der ihm das Repertoire des Intuitionismus in Vermont beigebracht 

hatte, empfahl ihn George Sylvester Morris. Somit hielt sich der Einfluß der beiden anderen 

 
15cf. Ryan, Alan: John Dewey and the High Tide of American Liberalism. Norton, 

  New York/London 1995, pp. 67-77. 



Zur Person und Position John Deweys 

21 

in Grenzen. Von WILLIAM JAMES lernte er die Prinzipien der neuen funktionalen 

Psychologie kennen, sein Interesse an der neuen experimentalen physiologischen 

Psychologie, der G. STANLEY HALL und William James in den USA zum Durchbruch 

verhalfen, verstärkte sich aber zusehends. Peirce und Hall waren Repräsentanten der Zukunft, 

während George Sylvester Morris, sein ursprünglicher Mentor, noch eine philosophische Welt 

unterstützte, die bald obsolete werden sollte. Es war gleichgültig, ob jemand für den 

empirisch-psychologischen Weg eintrat, wie es Hall tat, oder ob man die pragmatische 

Richtung vertrat, wie Peirce, James und Dewey; über vierzig Jahre hindurch lag der 

Idealismus in all seinen Varianten - mit Ausnahme vom Marxismus als Bastard des 

Hegelianismus, der vehement seinen Vater leugnete, und dem Pragmatismus als einer 

liberalen Version, im selben Stall wie der Marxismus geboren - am Strand der historischen 

Kuriositäten wie ein gestrandeter Wal. Morris's Feindseligkeit gegenüber dem englischen 

Empirismus kann dafür verantwortlich gemacht werden, daß der Lehrstuhl für Philosophie 

schließlich seinem Freund Stanley Hall angeboten wurde.  

 

Reginald D. Archambault16 bezeichnet in John Dewey on Education - Selected Writings 

(1966) die bisher angeführten Einflüsse als "positive", während die negativen Bedingungen, 

die Dewey in seinem Umfeld antraf, ihn noch mehr beeinflußt haben sollen. Am wichtigsten 

zu jener Zeit in Baltimore erschien ihm dabei die Bekämpfung des "üblen Idealismus" eines 

Josiah Royce, der in Deweys erstem Jahr dort lehrte, bevor er nach Harvard gerufen wurde, 

sich selbst als Voluntarist und Empirist bezeichnet hatte und an das Absolute glaubte. Sein 

tiefstes Sinnen und Trachten und die ihn am meisten bedrängenden Fragen galten immer der 

Idee der Gemeinschaft. Das theoretische Denken Royces blieb dabei immer an die religiöse 

Erfahrung gebunden, und er betrachtete diese als verbindendes Element jeder Gemeinschaft.  

 

Unverständlich bleibt allerdings Deweys Response auf Peirces Kurs in mathematischer Logik 

und Wissenschaftsphilosophie. Alan Ryan vertritt die Ansicht, daß Dewey, wenn er die 

Untersuchungen in der wissenschaftlichen Methode von Peirce verstanden hätte, sehen hätte 

müssen, wie nahe sie denn kamen, was er benötigte.17 

 

Dewey stand natürlich, wie die meisten Anhänger von HEGEL, dem Formalismus feindselig 

gegenüber. Morris machte Dewey auch mit einem englischen Schüler von Hegel, dem 

Sozialphilosophen THOMAS HILL GREEN, vertraut, auf dessen Einfluß noch später 

eingegangen wird. Ein alter Vorwurf gegen Hegel war der, daß sein System "pantheistisch" 

und daher atheistisch oder zumindest unchristlich war. Dewey hätte diese Engstirnigkeit 

sicherlich bekämpft, hätte er nicht schon Henry Torrey gehört gehabt, der behauptete, daß es 

 
16vgl.Archambault, Reginald: John Dewey on Education - Selected Writings. Macmillan, N.Y. 1966. 
17cf. Ryan, Alan: ibid. p. 72. 



Zur Person und Position John Deweys 

22 

nur der Glaube sei, der uns sagte, daß der Monotheismus richtig ist. Das Christentum sei 

daher eine "versteckte" Religion, die in Übereinstimmung mit der Philosophie nach der 

Wahrheit strebt, sich aber durch sie nicht einschränken läßt. Zu dieser Zeit sehnte er sich also 

noch nach einem größeren Idealismus, und Morris bot ihm diesen. 

 

Er teilte zwar Morris's Ablehnung vom Dualismus und Materialismus britischer Prägung, 

doch er erreichte nie einen so bitteren Ton wie sein Lehrer. Morris hoffte vom bedeutendsten 

Agnostiker um die Mitte des neunzehnten Jahrhunderts, John Stuart Mill, zufriedenstellende 

Antworten zu erfahren, wie die Welt der Erfahrung ohne transzendentale Beschwichtigung 

der durch Religion oder Metaphysik erklärbar sei. 

 

Seine Feindseligkeit gegenüber dem englischen Empirismus verstellte ihm den Weg zum 

Lehrstuhl in Johns Hopkins. Somit war der Weg frei für G.STANLEY HALL, der genauso 

wie Morris von Trendelenburgs modernisiertem Aristotelesinismus und der Hegelschen 

Philosophie beeindruckt aus Deutschland zurückkam. Hall war Hegel persönlich begegnet, 

dessen Eínfluß schwand aber zusehends, nachdem er sich mit Hegelianern aus dem St. 

Louiser Kreis auseinandergesetzt hatte. 

 

Als Student belegte Dewey bei Hall einen Kurs in spekulativer Psychologie, Bildungstheorie 

lag in der Luft, Harvard war versucht, eine school of education zu gründen. Johns Hopkins 

war der erste Ort im Land, wo ein psychologisches Labor eingerichtet wurde und wo 

Studenten in Experimentalpsychologie unterwiesen wurden. Die intellektuelle Gleichheit 

zwischen Studenten und Professor und der Seminar-Unterricht waren neue Erfahrungen für 

Dewey. Mit der formalen Logik eines C.S.PEIRCE konnte Dewey nichts anfangen, seine 

Ambitionen lagen in der Entwicklung einer "realen Logik", was für ihn dann später 

'intelligente Problemlösung' oder inquiry bedeuten sollte. 

 

Deweys Begegnung mit Hall eröffnete ihm neue Einsichten in Zusammenhänge zwischen 

Psychologie und Philosophie. Er gelangte zur Auffassung, daß die empirische Psychologie die 

Wahrheit des Hegelianischen Systems bewies, zumindest ein idealistisches Weltbild. Für 

Dewey waren die verweisenden Aussagen auf die Physiologie, Biologie und anderen 

Wissenschaften des funktionierenden Organismus Beweis genug für die Unmöglichkeit, auf 

bloß empirischen, mechanischen oder mathematischen Prinzipien aufzubauen. Damals galt für 

ihn also noch eine Teleologie, die besagte, daß Gedanken, Gefühle und Wahrnehmungen des 

Individuums eine Einheit bildeten, und diese Einheit spiegle größere, soziale, intellektuelle 

und geistige Einheiten wider, wo das Individuum hineinpasse. 

Nach Erhalt der Doktoratswürde im Jahr 1884 wurde er von Professor Morris nach Michigan 

berufen. Während der nächsten 10 Jahre sollte er seine ganze Aufmerksamkeit Hegel und 



Zur Person und Position John Deweys 

23 

seinen britischen Neo-Hegelianern widmen. Offiziell endete sein Lehrverhältnis dort um 

1930, inoffiziell aber erst 1952 mit seinem Tod. 

 

 

MICHIGAN 

 

Die Hegelsche Dynamik und Kontinuität, beziehungsweise Ganzheit, beeindruckten John 

Dewey also schon als Studenten an der Johns-Hopkins-Universität und prägten seine 

Gedanken nachhaltig. In diesen Jahren in Michigan wuchs sein Interesse an Erziehung 

ständig, seine Beobachtungen und literarischen Reflexionen enthüllten, daß die meisten 

Schulen weiterhin traditionelle Methoden bevorzugten, und dies trotz der jüngsten 

Erkenntnisse der Kinderpsychologie und der Notwendigkeit einer Veränderung der 

demokratischen sozialen Verhältnisse. Damit wurde die Suche nach einer Philosophie der 

Bildung, die diese Defekte heilen sollte, für ihn ein Hauptanliegen, und somit entwickelte er 

eine neue Dimension in seinem Denken.  

 

Noch wiesen seine Ausführungen zur Psychologie starke Spuren von Hegel auf, er 

favorisierte eine holistic, communitarian, anti-dualist psychology18, für ihn war die einzig 

mögliche Psychologie eine Sozialpsychologie. In den folgenden zehn oder zwölf Jahren 

erkannte er, daß seine Gedankengebäude sicherer auf seinen eigenen zwei Füßen ruhten als 

auf einer 'Hegelianischen Wolke'. Michigan wurde schon 1872 coeducational, und ein Thema, 

mit dem sich Dewey eingehend beschäftigte, war die Frage, ob höhere Bildung sich auf die 

geistige und physische Gesundheit negativ auswirken könnte. Als Assistent von Morris 

erfreute er sich steigender Beliebtheit bei den Studenten, so nahm er das Angebot eines 

Lehrstuhls in Minnesota im Jahre 1888 gerne an, doch es sollte ein kurzes Zwischenspiel 

werden, da Morris völlig überraschend im Alter von neunundvierzig Jahren verstarb. Dewey 

wurde zurückgerufen und konnte die Lehrkanzel in Michigan übernehmen.  

 

Sein erster Assistent war JAMES TUFTS, mit dem er zusammen Ethics schrieb. Sein zweiter 

Assistent war GEORGE HERBERT MEAD, den Dewey bis zu seinem frühen Tod als 

engsten Freund betrachtete. Von ihm ließ er sich von der Wichtigkeit der neuen 

Sozialpsychologie überzeugen. Er begann sich mehr der Ethik zuzuwenden, und seine Abkehr 

von der empirischen Psychologie war auch an seinem Unterrichtsangebot erkennbar. 

 

Schon im zweiten Jahr in Michigan ehelichte er eine Studentin, Alice Chapman, deren 

akademisches Interesse vorwiegend sozialen und Bildungsproblemen galt. Alice brachte 

Dewey eine Furchtlosigkeit gegenüber Ideen und Meinungen vom Rest der Welt bei; sie 

 
18Ryan, Alan: ibid.., p. 78. 



Zur Person und Position John Deweys 

24 

förderte dessen Emanzipation von den Zwängen, bedingt durch seine Religion, und darüber 

hinaus einen ausgeprägten Gerechtigkeitssinn. Aus dieser Ehe sollten dann drei Mädchen und 

drei Jungen hervorgehen. Nachdem zwei Knaben in frühem Kindesalter verstarben, 

versuchten die beiden den Verlust durch einen Adoptivsohn wettzumachen. Diese Adoption 

erwies sich als glücklich und bestärkte ihn in seiner Überzeugung von der Machbarkeit 

bezüglich Erziehung. Als Waisenkind hatte Alice früh gelernt, sich durchzusetzen, nicht 

zuletzt nach dem Vorbild ihres Ziehvaters, der sich für die Rechte der Indianer gegenüber den 

Neuankömmlingen einsetzte. Sie verkörperte genau das, was Dewey benötigte, um die 

überdimensionierte Wirkung seiner Mutter auszugleichen. Ebenso lernte er durch sie sich von 

den Hemmnissen der organisierten Religion zu befreien, den ausgeprägten Gerechtigkeitssinn 

lernte er von ihrem Ziehvater kennen. Dies stand ganz im Einklang mit der Solidarität mit den 

Armen, der Arbeiterklasse, und den Frauen, die die niedrigsten Arbeiten verrichten mußten 

oder  in die Prostitution flüchteten.  

 

Dewey bietet also ein Weltbild, das für eine moderne Industriegesellschaft anwendbar, 

reformierbar und versöhnlich ist. Dabei veränderte er nicht die Philosophie in eine 

Sozialwissenschaft oder verwechselte Philosophie mit Sozialexpertise, sondern langsam, aber 

sicher kristallisierte sich heraus, daß seine Philosophie eine Kulturkritik war. Alice Chapman, 

seine spätere Frau, trieb ihn immer wieder dazu an, die pragmatische Frage zu stellen: "What's 

the cash value of your philosophical speculation?" Damit erwies sie ihm und dem 

intellektuellen Leben in den Vereinigten Staaten - zumindest laut Einschätzung der 

Pragmatiker - einen großen Dienst, indem sie ihn auf das unzufriedenstellende, ungerechte 

und völlig desorganisierte hic et nunc hinwies, weg vom Reich des Idealen. 

 

Daß er trotzdem im Wesentlichen ein Moralist blieb, ist besonders augenfällig in seinen 

Aufsätzen zur Psychologie, was William James kritisierte, wahrscheinlich auch Hall, aber 

dessen Hauptattacke richtete sich vorwiegend gegen seine mangelhafte Plausibilität. Niemand 

hätte in seinen ersten Vorlesungen in Michigan vermutet, daß er später ein Agnostiker im 

Bereich der Religion und ein Radikaler in der Politik werden würde. 

 

Die einzige Doktrin, die Dewey von seinem Intuitionismus und Hegelianismus beibehielt, 

throughout his experimentalism was that the mind was essentially active, and knowledge a 

matter of doing. The mind was not a passive reflector;19 

 

Die Begegnung mit der Welt ist handlungsorientiert, forschend, sinngebend, kann sich nicht 

auf das Sammeln von Fakten beschränken. 

 
19Ryan, Alan: ibid. p. 82. 



Zur Person und Position John Deweys 

25 

Um ca. 1890 war seine intellektuelle Entwicklung abgeschlossen, von einem eindeutigen 

philosophischen Idealisten hatte er sich zu einem zweideutigen Naturalisten, Instrumentalisten 

und Experimentalisten gewandelt. Zumindest - das kann man unwidersprochen behaupten - 

bemühte er sich, der Tyrannei aller "Ismen" zu entkommen. 

Ein Hauptgrund für Deweys damalige Attraktivität war also die Tatsache, daß er es verstand, 

mit seiner pragmatischen Art den Finger auf die Wunden der amerikanischen Gesellschaft des 

20. Jahrhunderts mit dem Trost des Glaubens zu legen. 

Ein anderer liberaler Intellektueller, der immer wieder in Zusammenhang mit Dewey erwähnt 

wird, ist BERTRAND RUSSELL. Auf ihre gemeinsame Chinareise, sich 

herauskristallisierende intellektuelle Affinitäten und Divergenzen wird an anderer Stelle noch 

ausführlicher eingegangen. 

 

Dewey bewunderte außerdem den englischen Philosophen und Sozialreformer T.H. GREEN, 

der Generationen von Politikern inspirierte und als Vater des britischen Wohlfahrtsstaats gilt. 

Auch T.H. Green ließ sich stark von der Hegelschen Philosophie beeinflussen. Dies traf 

allerdings auf einen Großteil der Intelligenzija sowohl in der Alten wie Neuen Welt zu jener 

Zeit zu, als die Folgen des ökonomischen Liberalismus und Kapitalismus offenkundig 

wurden. Die Parallelen am Ende des 20. Jahrhunderts sind unübersehbar. 

 

Deweys Ethik beginnt mit dem Zeitpunkt, als er moralische Argumente in soziologische und 

psychologische verwandelt. Diese wurden wiederum historische Argumente, Argumente über 

die Chancen des Durchschnittsbürgers, der ein zufriedenstellendes, individuelles Leben in 

einer modernen, demokratischen Gesellschaft anstreben soll. Die Konzeption der "Beloved 

Community" wurde vom Harvard-Philosophen JOSIAH ROYCE übernommen und wurde 

zum Ideal einer demokratischen Gesellschaft im Sinne Deweys.  

 

Zwei Dinge, die auch später von großer Bedeutung waren, waren sein Bedürfnis, die Kluft 

zwischen dem, was wir wollen und was andere von uns wollen, zu schließen, und sein 

Bemühen, jede scharfe Trennung zwischen den Erfordernissen der Moralität und denen der 

"intelligenten Handlung" abzuschaffen. 

 

Die erste Forderung, die Kluft zwischen unseren Wünschen und dem, was wir für andere 

wollen, zu schließen, wird wohl Wunschdenken bleiben. Der zweite Wunsch, die scharfe 

Trennung von Anforderungen der Moralität und denen der "intelligent action" aufzuheben, ist 

als philosophische Theorie eher nachvollziehbar. Deweys Vorstellung von Moralität als das 

intelligente Management des Lebens in der Gesellschaft impliziert mit Recht, daß Moralität 

sich nicht nur mit Konflikten zwischen den Anforderungen einer Person und einer anderen 

auseinandersetzt, aber das läßt noch eine Vielzahl von Konflikten ungelöst. Als guter 



Zur Person und Position John Deweys 

26 

Darwinist glaubte er, daß Fortschritt durch Konflikte zwischen unseren Wünschen und der 

Armseligkeit der Umgebung provoziert wird. Andererseits war er genügend Romantiker, um  

zu glauben, daß wir unsere Persönlichkeiten durch Erfahrung von Konflikten und durch die 

Lösung derselben entwickeln. 

 

 

 

3.1.1 DEWEYS ÜBERZEUGUNGEN UND ZWEIFEL 

 

Wenn wir Deweys Welt besser verstehen wollen, ist es unerlässlich, sich in das Gedankengut 

eines THOMAS HILL GREEN und dessen Lehrmeister J.F.HEGEL zu vertiefen. Was Dewey 

1890 mit uns in den Neunzigerjahren dieses Jahrhunderts verbindet, sind dieselben Ängste, 

die auf beiden Seiten geteilt werden.  

 

Butlers20 These von der intellektuellen Tyrannisierung der Griechen durch die Deutschen, die 

die Deutschen mit Sehnsucht nach dem Absoluten streben ließ, war weit verbreitet. Deweys 

Bestandsaufnahme um 1890 (ebenso wie die Sozial- und politische Philosophie um 1990 

heute) - zeigt eine andere Tyrannei, nämlich die Tyrannei von Hegel über die Angelsachsen. 

Hegel widerstrebte es, dem romantischen Zwang nachzugeben und zur Einheit und 

Einfachheit des griechischen Lebens zurückzukehren, wie es sich Schiller und andere 

vorstellten. Hegel bot neben der spirituellen und moralischen Einheit des klassischen 

Griechenlands auch die Beschäftigung mit dem Individuum, was ja typisch für die moderne 

Welt ist. Der junge Dewey nahm diese Botschaft gierig auf. Die Hegelsche Überzeugung, daß 

alles Gute aus dem Bösen entsteht, teilten weder Green noch Dewey. Für Hegel wiederum 

darf die Philosophie nicht vor Krieg und Tod zurückschrecken. Dewey hingegen wird von 

seinen Kritikern vorgeworfen, kein Mitgefühl für die Leidenschaften des "just war" 

entwickelt zu haben, was nicht im Einklang mit der von ihm propagierten fruchtbaren Rolle 

des Konflikts beim Lösen von Problemen stand. Individuelle, kulturelle und nationale 

Selbstbehauptung waren für ihn Kräfte, mit denen er nicht zurechtkam. 

 

Was für viele Philosophen ebenfalls schwer verständlich war und ist, ist die Tatsache, daß für 

Dewey jeder Aspekt der Philosophie ein Aspekt des modernen Demokratieverständnisses war. 

"That ethics should have turned into an account of the mutual adjustment of individual and 

society and thus into a sort of applied psychology shocks many philosophers who think ethics 

is concerned with the analysis of proximate and ultimate ends and with their justification."21 

 

20Butler,E.M.: The Tyranny of Greece over Germany (Cambridge, England, 1933) 
21Ryan, Alan: ibid., p.86. 



Zur Person und Position John Deweys 

27 

Dewey wies die Implikation, daß die Moralphilosophie mehr beinhalte als eine Analyse des 

Zustands des Menschen in der modernen Gesellschaft, zurück. Er verstand darunter 

Nachdenken über Demokratie im weiteren Sinne und verteidigte die Moderne gegenüber den 

Gegnern. Die Demokratie verteidigte er als "modern, secular realization of the kingdom of 

God on earth."22 

 

Es ist schon erstaunlich, wie Dewey alte Sehnsüchte mit einem neuen Verständnis verknüpfte. 

Deweys Kritiker werfen ihm vor, daß er trotz des Geredes von Demokratie mit Hilfe einer 

Elite von Philosophen und Sozialwissenschaftlern die Gesellschaft hinter dem Rücken der 

Öffentlichkeit zu erneuern beabsichtigte. Christopher Lasch23 ging sogar so weit zu 

behaupten, daß sein Gerede von "intelligent action" und seine Appelle an die "scientific 

approaches" bei sozialen Themen ein Anliegen offenlegen, das die Leute mehr zugänglich für 

soziale Kontrolle macht und die Intellektuellen ermutigt, Sozialingenieure und 

psychologische Manipulatoren zu werden. Eine der Fragen, die ihn immer bewegte, war: 

"Was gibt den Philosophen das Recht über ethische Themen und Politik zu befinden?" Doch 

auch er konnte sie nie zufriedenstellend beantworten. Auch seine Auffassung von 

Sozialphilosophie wurde nie ganz klar definiert, doch für die häufige Verdrehung seiner 

Doktrín kann er nicht verantwortlich gemacht werden. Dies räumt selbst Christopher Lasch 

ein, einer seiner härtesten Kritiker. Was aber eigenartig bleibt, ist die Tatsache, daß auch die 

offensichtliche Häufigkeit der Fehlinterpretationen ihn nicht zum Neuüberdenken 

beziehungsweise zu einer Umformulierung seiner Ideen veranlaßte. Zumindest hätte er über 

Ambiguitäten, die besonders geeignet für Missinterpretationen sind, nachdenken müssen und 

einen Versuch starten können, diese auszuräumen.  

 

In New York soll er in den Neunzigerjahren auch kurzfristig stark von einem gewissen 

Franklin Ford beeinflußt worden sein, einem Zeitungsredakteur, der beabsichtigte, eine 

Zeitung mit Dewey als Herausgeber auf den Markt zu bringen. Die Thought News sollten die 

Welt durch eine Art Flugblattphilosophie wachrütteln. Wie weit Dewey in diesen Jahren von 

Marxisten, radikalen Sozialisten und anderen Revolutionären ins linke Lager gezogen wurde, 

kann nicht schlüssig beantwortet werden, wenngleich es keine Schwierigkeit bereitet, ihn 

unter die antikonservativen Kräfte der USA einzuordnen. Alan Ryan, ein Oxford-Professor 

und Spezialist der amerikanischen Philosophie dieses Jahrhunderts, beschreibt seine Position 

folgendermaßen: 

"... Dewey's political views were those of what in Britain was called advanced liberalism - 

politically radical, attached to the rights of women, attached to the secular state, siding with 

labor against capital, but not confiscatory, not 'impossibilist', not insurrectionary, and in the 

 
22Dewey, John: Christianity and Democracy. Early Works, vol.4, pp. 3-10. 
23cf. Lasch, Christopher: The New Radicalism in America, New York 1965, pp. 158-160. 



Zur Person und Position John Deweys 

28 

last resort not particularly socialist if by 'socialist' we mean attaching great importance to 

public ownership and the abolition of private property in the means of production."24 

 

Damit ist gemeint, daß seine Überzeugungen ganz im Einklang mit der englischen Fabian 

Society um die Jahrhundertwende, dem Vorläufer der Labour Party, standen, als deren 

bekanntestes Mitglied George Bernard Shaw zu nennen wäre. Natürlich sind typisch 

amerikanische Anliegen erkennbar, die für britische Denker seines Metiers nicht von 

Bedeutung waren, wie zum Beispiel die Integrationsproblematik von Immigranten. 

 

 

 

 
24Ryan, Alan: John Dewey and the High Tide of American Liberalism. Norton, New York/London 1995, p.88. 



Zur Person und Position John Deweys 

29 

3.2  DEWEYS WEG ZU INTERNATIONALEM ANSEHEN (Chicago - New York) 

 

3.2.1  VON DER EXPERIMENTALEN LABORSCHULE IN CHICAGO ZUR CHICAGO 

 SCHOOL OF PHILOSOPHY (Einflüsse und Leistungen Deweys in Chicago) 

 

Im Jahre 1894 verließ Dewey Michigan, um die Lehrkanzel für Philosophie, Psychologie und 

Pädagogik an der Universität von Chicago zu übernehmen. Seine Errungenschaften dort 

brachten ihm nationalen Ruhm. Die ständig wachsende Anerkennung der Evolutionstheorie in 

der Biologie und Psychologie brachte ihn dazu, sich von der Hegelschen Theorie, die besagt, 

daß die Ideen die rationale Ordnung des Universums widerspiegeln, abzuwenden. Anstelle 

dessen fühlte er sich zu einer instrumentalistischen Theorie des Wissens hingezogen. Sie 

versteht die Ideen als Werkzeuge in der Lösung von Problemen, denen man in der Umwelt 

begegnet. Dewey fand eine Realitätstheorie, die behauptet, daß die Natur, wie wir ihr in der 

wissenschaftlichen und gewöhnlichen Erfahrung begegnen, die ultimative Realität ist und daß 

der Mensch ein Produkt der Natur ist, der seinen Sinn und seine Ziele im Leben hic et nunc 

begreift. Auf diesen Doktrinen aufbauend, entstand mit Hilfe einiger Kollegen eine eigene 

Schule der Philosophie. Als im Jahre 1903 eine Sammlung von Aufsätzen unter dem Titel 

Studies in Logical Theory aus seinem Department erschien, pries WILLIAM JAMES die 

Publikation enthusiastisch und erklärte, daß damit eine neue Schule der Philosophie ins Leben 

gerufen wurde, The Chicago School. 

 

Die Stadt Chicago bot für Dewey ausreichend Gelegenheit, die Auswirkungen des rauen, 

uneingeschränkten Industrialismus auf große Teile der Bevölkerung zu studieren. Dort erlebte 

er die Ausbeutung der Einwanderer und der Minoritäten Gruppen, daher verbündete er sich 

mit anderen Liberalen, ja sogar mit Radikalen, in der Forderung nach legaler Unterstützung 

der Unterprivilegierten, nach Legalisierung der Gewerkschaften und nach Beschneidung der 

Macht von Monopolen. 

Dewey fühlte sich von GREENS Philosophie angesprochen. Was ihn an Green am meisten 

faszinierte, war seine Überzeugung, die er lebte. Greens profunder Glaube, daß das 

menschliche Handeln aus einer Überzeugung entspringen muß, nicht aus einer Vorliebe für 

abstrakte und abstruse Spekulationen, beeindruckte Dewey sehr. 

Green beschäftigte sich auch eingehend mit JEREMY BENTHAM und JOHN STUART 

MILL, kritisierte aber den utilitaristischen Ansatz als hedonistische Motivationstheorie. Green 

warf die Idee über Bord, daß die Individuen von Natur aus gezwungen werden to pursue their 

own pleasures, sondern was anzustreben ist, ist satisfaction. Damit spielt er auf den 

moralischen Anspruch an und erläutert später:  



Zur Person und Position John Deweys 

30 

The wants I want to satisfy are those with which I "identify" myself over the long run...... I 

have to know what to value, with what to identify myself, before I can decide which pleasures 

to persue or, better, what to take pleasure in.25 

Anders ausgedrückt bedeutet dies, daß mich das Gedeihen meines Kindes und dessen 

beruflicher Erfolg glücklich machen, aber daß ich mir dies nicht wünsche, damit ich glücklich 

bin, sondern weil ich objektiv glaube, daß diese Entwicklung gut für mein Kind ist. 

 

Als Pragmatiker, der sich der Förderung von desirable consequences und der Vermeidung 

von undesired consequences  verschrieb, widersprach hier Dewey. Carlyle charakterisierte 

diesen extremen Utilitarismus und Hedonismus als "Schweinephilosophie", was natürlich von 

Mill nicht unbeantwortet blieb. Greens Ethik stand also der orthodoxen religiösen Ethik 

ziemlich nahe, sie war eine interessante Mischung von einem englischen, liberalen 

Individualismus und einem Hegelianismus mit Betonung auf dem Gemeinschaftsgeist. 

  

Unter Deweys administrativen Erfolgen in Chicago ist die Errichtung eines unabhängigen 

Department of Pedagogy und der Laboratory sShools zu nennen, wo die Bildungstheorien 

und die Praktiken, die von der Psychologie und der Philosophie vorgeschlagen wurden, 

getestet werden konnten. 

Diese Institution (1896) zog große Aufmerksamkeit auf sich und trug dazu bei, den Ruf der 

University of Chicago als das Zentrum der progressiven Denkweise in Bezug auf Bildung zu 

manifestieren. 

 

In den zwanziger Jahren wandte sich jeder, der Interesse an der pragmatischen Philosophie 

zeigte, voll Ehrfurcht nach Chicago, wie der Moslem nach Mekka. Laut Deweys eigenen 

Berichten waren es die Principles of Psychology von WILLIAM JAMES, die ihn aus seinem 

dogmatischen Schlaf in der Laube des Hegelianismus gerissen hatten. Unter President Harper 

erfreute sich Dewey steigenden Ansehens aufgrund einer außergewöhnlichen Zahl 

Gleichgesinnter, die, sei es auf dem Gebiet der Biologie, der Psychologie, der Soziologie, 

selbst der Theologie, dem Messias der Demokratie frönten. Ein Wechsel von dogmatischer 

Theologie zur komparativen Religionslehre wurde mit dem Interesse an der Verschiedenheit 

der religiösen Erfahrung als psychologische Phenomena begründet. Kritiker haben schon 

damals zynisch behauptet, daß der Eifer, mit dem eine neue Gedankenlinie auf jedes 

akademische Gebiet projiziert wurde, "Religion eines militanten Progressivismus" genannt 

werden könnte. 

 

Bevor Dewey nach Chicago kam, lebte er in einer kleinen Welt. In Oil City und Baltimore 

konzentrierte er sich auf metaphysische Themen und Psychologie. Ann Arbor war eine kleine 

 
25Ryan, Alan: ibid. p.91. 



Zur Person und Position John Deweys 

31 

College-Stadt, und die Universität zählte 1150 Studenten. Europäische Philosophen seines 

Zuschnitts waren in Oxford oder Cambridge und hatten schon ausgiebig persönliche 

Erfahrungen mit der Welt der Intellektuellen, mit Dons, Politikern und Journalisten. In seiner 

intellektuellen Gewichtsklasse gab es nicht viel Herausforderung, wenn man von Henry 

Carter Adams und Deweys Frau in Michigan absieht. Seine anerzogene Pietät der 

Congregationalists legte er zusehends mit der hegelschen Metaphysik, die diese Pietät 

intellektuell rechtfertigte, ab. Somit begann er eine Ethik und politische Philosophie zu 

entwickeln, die in seinen Händen zur Sozialkritik wurde. 

Als Dewey nun mal das Image des Philosophen als Bewahrer von Wahrheiten durch das neue 

Image als Kulturkritiker  ersetzt hatte, suchte er nach der passenden audience26. 

 

In Chicago, der Metropole des Mittelwestens, herrschte zu jener Zeit die Gewalt, dort war die 

Heimat der International Working People's Association, internationale Anarchisten, deren 

Anzahl in ökonomischen Krisenzeiten schlagartig anstieg. Somit kam es 1886 zu 

Straßenschlachten zwischen Anarchisten und Sympathisanten auf der einen Seite und der 

Polizei und den Arbeitgebern auf der anderen. Als sieben Polizisten und eine unbestimmte 

Anzahl von Zivilisten durch eine Bombe bei einer weiteren Demonstration getötet wurden, 

wurden vier Anarchisten, die nichts mit den Bomben zu tun hatten, öffentlich gehängt.  

Dieser Akt von Staatsterror zerstörte zwar die Anarchistenbewegung, jedoch das Ausmaß an   

Gewalt bei Streiks der Industriearbeiter blieb hoch. Die Begegnung Deweys mit den Ford-

Brüdern, vor allem Franklin Ford, einem ehemaligen Finanzjournalisten, ließ die Idee 

entstehen, ein Journal namens Thought News herauszugeben. Ford glaubte ebenfalls an das 

magische Wort organic in Zusammenhang mit der Gesellschaft, womit geeignete politische 

Reformen angestrebt wurden. 

 

Was nach Einschätzung Deweys an der Gesellschaft falsch war, war the failure of intelligence 

and information. Unter Gesellschaft versteht Dewey einen Organismus, dessen Mitglieder 

selbst Organismen darstellen, Personen, deren Leben von ihrem (Selbst-) Verständnis 

gesteuert werden. Wenn also das Resultat ihrer Selbststeuerung Chaos und Blutvergießen 

verursachte, wenn es zu Straßenschlachten zwischen Streikenden und Pinkertons kam, so 

fragt Dewey, ob dann nicht daraus gefolgert werden kann, daß sie über die Funktionsweise 

des sozialen Organismus falsch informiert oder zumindest uninformiert waren. 

 

Die Ford Brüder wollten demnach also eine Serie von Handelsjournalen herausgeben, die 

Informationen betreffend besondere Berufsanliegen und Belange von Handelsbranchen 

beinhalten sollten. Deweys Philosophie war, was viele Leute einen "naturalisierten 

Hegelianismus" bezeichnen. Was sie so attraktiv macht, ist offenkundig: Sie bringt 

 
26vgl.Ryan, Alan: ibid., p. 106. 



Zur Person und Position John Deweys 

32 

Gegensätze zusammen, wovor Sozialtheoretiker immer Angst hatten. So ist sie, zum Beispiel 

communitarian rather than aggressively individualist, but it is individualist rather than 

aggresssively collectivist.27  

 

Dies wird durch die Behauptung erreicht, daß die Individuen Produkte, oder gar Facetten, des 

Gesellschaftslebens sind, und dann besteht er darauf, daß die Gesellschaft selbst nur im 

Zusammenleben von Individuen als associated individuals existiert. Dasselbe Spiel gilt für 

die Geschichte: Wir sind von unserer Geschichte geschaffen, aber wir formen sie auch, indem 

wir auf sie reagieren und indem wir eine neue Zukunft auf der Vergangenheit aufbauen, die 

wir erben. Daraus folgert Dewey, daß Institutionen nicht unverändert bleiben können. Selbst 

wenn sie unverändert blieben, bedeutete sie für uns mit der Zeit was anderes. Daher warf er 

fixed values, wie idea oder spirit, über Bord und berief sich auf den Pragmatismus von James 

und Peirce. 

 

Das wiederentdeckte Interesse an Dewey und seiner unterschiedlichen Einschätzung in den 

Neunziger Jahren dieses Jahrhunderts betrifft wiederum die Frage: Kann eine Einschätzung 

seiner politischen Philosophie einen Beitrag zur Diskussion darüber darstellen, wie unsere 

Politik heute ausschauen sollte? 

Ob Dewey von dem Thought News-Projekt Abstand nahm, weil er als politischer Aktivist um 

seine Anstellung fürchten mußte, ist zwar nicht beweisbar, aber wahrscheinlich.28 

Diese menschliche Reaktion der Vernunft läßt erahnen, daß Dewey zwar eine Portion an 

Gutgläubigkeit einbrachte, daß er aber für einen Radikalismus im Stil der Sechziger Jahre 

nicht  

zu haben gewesen wäre. 

 

EUGENE DEBS, für den Dewey 1912 stimmte, war wahrscheinlich der populärste 

amerikanische Sozialist aller Zeiten. Er wollte die amerikanische sozialistische Partei 

reformieren, träumte von einem Arbeiterstaat, einer proletarischen Demokratie. In dem Maße, 

wie er sich von Hegel wegbewegte, konzentrierte er sich immer mehr auf den Gedanken der 

Demokratie. Seine Auffassung von Demokratie war allerdings eher mit dem britischen new 

liberalism verwandt als mit der marxistischen Idee. Er suchte nach einem Weg, die Arbeit zu 

demokratisieren, Dewey bekundete immer eine Antipathie gegenüber dem Klassenkampf, 

eine Aversion gegenüber jeder Gewalt, daher zeigte er auch für Bertrand Russells Anarcho-

Syndikalismus keinerlei Sympathien. 

 

 
27Ryan, Alan: ibid. p. 109. 
28vgl. Westbrook, Robert: John Dewey and American Democracy, Cornell Univ. Press, Reprint 1993, p. 556. 



Zur Person und Position John Deweys 

33 

WILLIAM RAINEY HARPER wurde von John D Rockefeller zum Präsidenten der 

University of Chicago ernannt, der Dewey auf Anraten des ehemaligen Assistenzprofessors 

James H. Tufts von Michigan verpflichtete. Auf einer seiner Bildungsreisen nach Europa 

verloren die Deweys ihren zweieinhalbjährigen Sohn Morris, der an Diphterie erkrankt war. 

Nach Deutschland zog es ihn nie. Während eines Sommerurlaubs in Mount Hurricane, wo er 

einen Sommersitz erbauen ließ, traf er Felix Adler, der später auch Kollege von ihm in New 

York werden sollte. In diesen Jahren scheint Dewey intellektuell am meisten von G.H.MEAD 

profitiert zu haben, der die Ansicht vertrat, daß das Ich vorwiegend in sozialer Interaktion 

geformt wird. Dies schien für Deweys Zwecke eine maßgeschneiderte Voraussetzung für 

seine Theorien zu sein. Sein Interesse galt zeitweise auch der empirischen Psychologie, daher 

auch sein Artikel The Reflex Arc Concept in Psychology 1896, wo er das behavioristische 

Konzept von Stimulus und Response in Frage stellt. J.B. Watson erlangte sein Doktorat 

(Ph.D.) ebenfalls in Chicago im Jahre 1903, bevor er nach Johns Hopkins ging. 

 

Die zentrale pragmatische Idee des Reflex Arc Concepts ist, daß Organismen Sinn und 

Bedeutung in die Welt mitbringen, was eine Art Brücke zwischen dem Hegelianismus, den er 

zu diesem Zeitpunkt schon ablehnte, und dem Empirismus, den er nie akzeptierte, darstellte. 

Es war nicht mehr notwendig, daß eine absolute oder göttliche Intelligenz die Welt mit 

meaning erfüllte, sondern wir selbst geben der Welt einen Sinn, indem wir uns mit ihr 

auseinandersetzen. 

 

Was Deweys Werke gemeinsam haben, ist das Bindeglied zwischen seinem Pragmatismus 

und dem Hegelianischen Idealismus, denn wie Hegel bestand er darauf, daß die Welt auch 

einen Sinn hat, nicht nur aus Ursache-Wirkung Zusammenhängen bestünde. Sein 

instrumentalistischer Ansatz, daß alles Denken einen Handlungszweck hat, beziehungsweise 

schon eine Form von Handeln ist, fordert zur Kritik auf, denn wie oft schauen wir nur in der 

Gegend herum. Es gibt doch passive Freuden und Gedanken, die wir schätzen, die nichts mit 

Problemlösen zu tun haben. Dichtung, Kunst und Religion passen nicht in dieses aktivistische 

Programm. Aus diesem Grund verwendete Dewey später lieber das Wort Experimentalismus 

statt Instrumentalismus. 

 

Eine Vorlesung mit dem Titel Evolution and Ethics beweist sein Interesse an der moralischen 

Komponente der Darwinistischen Evolutionstheorie. Dewey konnte der Laissez-faire- 

Einstellung für den freien Markt nichts abgewinnen, sondern erwartete von einer modernen 

Gesellschaft cooperativism and socialism. T.H.HUXLEY, der die Frage der Ethik in der 

Evolutionstheorie zum Thema machte, verglich die Gesellschaft mit einem Garten, der ohne 

Pflege schnell verwuchern würde, wo das Unkraut sich als fittest erweisen würde. Daher 

plädiert er für intelligent intervention. Dewey akzeptierte dies nie, sondern setzte in die 



Zur Person und Position John Deweys 

34 

Umwelt so hohe Erwartungen, daß Kritiker damals wie heute bezweifeln, ob es fair ist, die 

evolutionäre Perspektive mit menschlichen Wünschen und moralischen Werten zu befrachten. 

Außerdem wäre dann environment von vornherein doppeldeutig. Sein holistischer Ansatz ist 

auch daran erkennbar, daß er den Dualismus von Natur und Kultur aufhebt, indem er sagt, daß 

Kultur Teil der Natur ist und selbst die natürliche Umwelt für menschliches Verhalten bildet.  

 

John Dewey wird oft als der letzte große pädagogische Klassiker bezeichnet, da er als die 

Verkörperung der leitenden Prinzipien westlich-modernen Denkens gesehen wird. Er 

verkündete die essentielle Einheit des demokratischen und des philosophischen Geistes 

und widersprach damit der deutschen Philosophie, die zwischen Individuellem und Sozialem 

unterschied, und zwar mit der Begründung, daß beide konkrete Züge des menschlichen 

Wesens darstellten. Er betrachtete daher Vernunft als eine geglückte und organisierte 

Entwicklung des menschlichen Verhaltens und nicht als etwas, das außerhalb der Zeit in der 

Natur der Dinge existiert. Für ihn diente Philosophie als eine Kritik der gesellschaftlich 

wichtigen Dogmen, die einen Teil des sozialen und kulturellen Lebens der menschlichen 

Gemeinschaften ausmachen. Für ihn ist wahr, was sich praktisch bewährt, was der 

Lebenshaltung nutzt (Utilitarismus). Er gilt daher nach WILLIAM JAMES (1842-1910) als 

einer der bedeutendsten Vertreter des amerikanischen Pragmatismus. Seiner Auffassung nach 

dürfen Ethik, Psychologie, Ästhetik und Metaphysik nicht von einer abstrakten 

hypothetischen Wahrheit abgeleitet werden, also von einer höheren oder anderen 

Wirklichkeit, die von jener, in der wir leben und handeln, verschieden ist, und auch nicht von 

ewigen Werten. Er vertritt daher die Ansicht, daß auch der transzendentalste Philosoph sich 

einer empirischen Materie bedienen muß, wenn er philosophieren wollte. 29 

 

ROBERT HUTCHINS, Präsident der University of Chicago (1929-1951), stellt in den 40-er 

Jahren die zentrale Frage, ob Wissenschaft genügt, theoretisch oder praktisch, ob eine Kultur 

gesund sein kann, ob eine Demokratie verteidigt werden kann, wenn Theologie und 

Metaphysik, Ethik und Politik entweder verachtet werden, oder, was dasselbe ist, degradiert 

werden zu Themen, über die Laborwissenschaftler dozieren, nachdem sie den Nobelpreis 

erhalten haben. Mit dieser Relativierung leitete Hutchins eine moderatere Epoche der 

Reformpädagogik ein und entdeckte in Mortimer Adler einen leidenschaftlichen Mitkämpfer 

auf dem pädagogischen Schlachtfeld, wo selbst am St. John's College in Chicago Leo Strauss 

und sein Schüler Allan Bloom (Autor von The Closing of the American Mind 1987) 

traditionellere Ansichten vertraten. Somit unterschieden sich die great books Seminare eines 

Professor Hutchins oder Mortimer Adler beträchtlich von denen eines Leo Strauss oder Allan 

Bloom, der damit seinen ersten Lehrauftrag erfüllte. Das great books program war Kern des 

 
29 cf. Dewey, John: Democracy and Education. The University of Chicago Press. Macmillan, New York 1916. 

 In: Runes, Dagobert : Pictorial History of Philosophy. New York 1962, pp. 363-364. 



Zur Person und Position John Deweys 

35 

vier Jahre umfassenden Curriculums für liberal Arts students. Mit der Publikation seines 

Bestsellers How to Read a Book 1940 brachte sich Adler landesweit ins Gespräch und hat 

seither maßgeblich die pädagogische Landschaft in den USA mitgeprägt. Im Prolog zum 1988 

erschienenen Gesamtwerk Reforming Education mit dem Untertitel The Opening of the 

American Mind räumte er ein, daß sein Erstlingserfolg eigentlich How to Read a Great Book 

betitelt werden hätte müssen. Über die bis in die Gegenwart fortgeführte Diskussion, was 

Bildung ausmacht und nach welchen Beurteilungskriterien eine Wertung vorgenommen 

werden soll, wird noch am Ende der Arbeit reflektiert werden. 

 

 

3.2.2  DEWEYS WIRKEN AN DER COLUMBIA UNIVERSITY IN NEW YORK 

 

Die Tatsache, daß Dewey seine Frau Alice im Jahre 1901 zur Direktorin der Lab School 

ernannte und sie 1903 zum Vorstand der neuen Schule machte, die aus der Dewey School und 

der Elementarschule des ehemaligen Chicago Institutes hervorging, belastete ihn mit dem  

Vorwurf der Vetternwirtschaft. Außerdem verbreitete sich das Gerücht, daß Mrs. Dewey zu 

hart im Umgang mit ihren Lehrern war. Die erwähnten Faktoren und der ewige Disput mit 

dem Präsidenten der University of Chicago WILLIAM RAINEY HARPER betreffend die 

Administration und Finanzierung des Bildungsprogramms an der Universität bewegten ihn 

schließlich dazu, seinen Posten im April 1904 aufzugeben und eine Professur an der 

Columbia University in New York anzunehmen (1905).  

 

Dewey war dann mit dieser Universität über 47 Jahre verbunden, 25 Jahre als Professor der 

Philosophie, die letzten Jahre als emeritierter Professor. Sein internationaler Bekanntheitsgrad 

zog tausende Studenten aus dem In- und Ausland nach New York, sein wissenschaftlicher 

'output' während dieser Jahre umfassen 125 Seiten nur mit Titeln seiner Publikationen. Sein 

Schaffen erstreckt sich von Logik über Psychologie und Erziehung, Sozialwissenschaft bis 

hin zu Kunst und Religion. Damit zählt er zu Amerikas produktivsten Wissenschaftlern, als 

sein Magnum Opus wird Experience and Nature (1925) betrachtet, wo er auf systematische 

Art und Weise versucht, die wichtigsten Aspekte seiner Philosophie zusammenzufassen. 

 

Auf einer Reise nach Europa verloren die Deweys ihren acht Jahre alten Sohn Gordon durch 

Typhus. Diesen schmerzlichen Verlust ihres zweiten Kindes versuchten sie durch die 

Adoption eines gleichaltrigen italienischen Jungen namens Sabino wettzumachen. Er sollte 

später als Lehrer in Vaters Fußstapfen treten, später entwarf er mit Erfolg Schulmaterialien. 

 

Deweys politisches Engagement war zweifellos am größten vor und während des ersten 

Weltkriegs. Als "progressiver" Intellektueller zählte er zu den Befürwortern einer 



Zur Person und Position John Deweys 

36 

amerikanischen Einmischung, daher schätzte Präsident Woodrow Wilson  die Unterstützung 

der einflußreichen Intelligenz um das Journal New Republic. Amerikas Rolle in diesem Krieg 

warf die Frage auf, ob der Pragmatismus eine Doktrin ist, die nur weniger dringliche Fragen 

als Leben und Tod "intelligent lösen" könne, ist also eine Doktrin für Friedenszeiten, 

beziehungsweise nur in einer Gesellschaft glaubwürdig sei, die in den meisten Belangen 

harmonisch, gesund und moralisch intakt ist. Diese Fragestellung erhält am Ende dieses 

Jahrhunderts erneute Brisanz. 

 

Dewey glaubte auch, daß die Kriegserfahrung für die amerikanische Gesellschaft wichtig war, 

aber nur dann, wenn die amerikanischen Bürger jene tiefen und bleibenden Lehren daraus 

ziehen konnten, die für einen Vielvölkerstaat zur Zusammenarbeit notwendig waren.  

BERTRAND RUSSELL glaubte keinen erzieherischen Aspekt im Krieg erkennen zu können, 

daher war er von Anfang an im anderen Lager, was Amerikas Rolle im Ersten Weltkrieg 

betraf. Für Dewey gab es zwei Gründe: erstens zu verhindern, daß die kriegerischen 

Leidenschaften das zerstören, was bis dahin im Bildungssystem an Fortschritt geleistet 

worden war. Somit kann die Kriegserfahrung auch fruchtbringend im Erziehungssystem 

eingesetzt werden. Zweitens war Dewey in der Zwischenzeit zur Ansicht gelangt, daß 

Philosophie im wesentlichen Bildungstheorie ist. Folglich schaffte es Dewey besonders in 

diesen Jahren, seine philosophischen Interessen mit Bildungs- und politischen Anliegen zu 

einem Weltbild zu verschmelzen. 

 

Die Alliierten stellten sich als die liberalere und demokratischere Macht heraus, Rußland 

stand vor einer militärischen und politischen Katastrophe, die russische Revolution im März 

1917 wurde bald durch eine provisorische Regierung mit Lenin und Trotzki ersetzt. Weder 

Großbritannien noch Frankreich waren zu einer entscheidenden Offensive fähig. Wenn 

Amerika die Demokratie retten sollte, dann war nun der Moment dafür gekommen. 

Im Jahre 1917 unterzeichnete Dewey die Unterstützungserklärung für den Kriegseintritt, 

to end all wars and the war to make the world safe for democracy.30 

 

Vier Jahre später bedauerte er diesen Schritt, weil er glaubte, daß Amerika von den 

imperialistischen Staaten Großbritannien und Frankreich düpiert worden war.  

Mit Ausnahme seiner Tochter, die Schools of Tomorrow mit ihm schrieb, wurde sein 

intellektueller Ruf von seinen Kindern geringgeschätzt. In den Jahren 1912 und 1913 bemühte 

er sich um die Gründung einer Gewerkschaft, 1915 ermutigte er seine Kollegen, in die neu 

formierte American Federation of Labor einzutreten, auch setzte er sich immer wieder für das 

Frauenstimmrecht ein. Im Jahre 1909 trat William KILPATRICK ins Kollegium ein und 

wurde bald sein Assistenzprofessor, der die progressive Pädagogik (Reformpädagogik) 

 
30Ryan, Alan: John Dewey and the High Tide of Liberalism. ibid., p. 159. 



Zur Person und Position John Deweys 

37 

gegenüber den konservativen Einwänden verteidigte. Einer der Kollegen in seiner Abteilung, 

dessen  intellektuelle Attacken  ihn ständig zu Rechtfertigungen herausforderten, war 

Woodbridge,  der von Dewey mehr Klarheit über the nature of truth forderte, worauf Dewey 

true to fact durch warranted assertability ersetzte. Bald machte Dewey es sich zur 

Gewohnheit, wenn er für seine Ideen plädierte, gegen Plato zu argumentieren. 

 

Die Jahre 1890-1920 waren geprägt von der Diskussion über Multikulturalismus, aber nicht 

nur in Amerika. Auch in GB gab es eine weitverbreitete Furcht vor Fremden, die Rechte 

befürchtete eine nationale Desintegration, die Linke den Wettkampf von Immigranten, die 

bereit waren, für immer geringeren Lohn zu arbeiten. Nach dem Krieg verstummten die 

Stimmen für eine multikulturelle Gesellschaft, die Fremdenfeindlichkeit stieg entschieden an, 

die Stimmen gegen Einwanderung, gegen die Schwarzen, die aus dem Süden in die Städte 

drängten und gegen die Semiten, wurden immer lauter. Erst nach den publik gewordenen 

Schandtaten des Nazi-Regimes und der zur Zeit Stalins verübten Gräuel verstummten diese 

Stimmen zusehends. 

 

Dewey glaubte an eine nationale Kultur, basierend auf einem gemeinsamen Glauben an 

die demokratische Gesellschaft, eine offene, innovative, pluralistische Form, und 

trotzdem an eine Kultur, bestehend aus vielen. Er verstand darunter eher ein Mosaik von 

Kulturen als einen Schmelztiegel, weil für ihn Assimilation und Anpassung im Widerspruch 

zum freien Willen standen. 

 

FRANZ BOAS  soll durch seine Kulturanthropologie Dewey so stark beeinflußt haben, daß es 

sogar zweifelhaft erscheint, ob Deweys Wende in den Zwanzigerjahren stattgefunden hätte, 

wäre er nicht Boas begegnet. Dessen Überzeugung, daß die Auswirkungen der Biologie von 

den Effekten der Geschichte und der Kultur überschwemmt würden, beeindruckte ihn so sehr, 

daß er vermehrt versuchte, Soziologen und Politikwissenschaftler davon zu überzeugen, die 

amerikanische Gegenwartskultur zum Lehrinhalt zu machen. Zu diesem Zeitpunkt 

glaubten die meisten seiner Kollegen an angeborene Rassenunterschiede, die die Unterschiede 

zwischen "primitiven" und "fortgeschrittenen" Gesellschaften bestimmten. 

 

Der erste Weltkrieg hat Deweys intellektuelle und politische Haltung stark verändert. Die 

Pariser Friedenskonferenz war für ihn eine niederschmetternde Enttäuschung, seine Hoffnung 

auf mehr Demokratie wurde durch die versteinerte Haltung der Siegermächte England und 

Frankreich, die sich den Mittleren Osten und die deutschen Kolonien in Afrika aufteilten, 

ernüchtert. 

 



Zur Person und Position John Deweys 

38 

Es gab nur einen rachsüchtigen Frieden und eine Liga der Siegermächte zu erkennen, die die 

Verlierer und die neu entstandenen Sowjetstaaten ausklammerten. Die Vergeltungsideologie 

wurde noch durch das unerträgliche Ausmaß an Reparationszahlungen, die von Deutschland 

verlangt wurden, untermauert. Mit der Verkündung des Vertrags von Versailles veränderte 

sich Deweys Einstellung zum Krieg gründlich. 

 

Die große Inflation der Jahre 1922-23, als die deutsche Währung verfiel und der Mittelstand 

von der Bildfläche verschwand, bereitete den Weg für den Aufstieg der Nationalsozialisten in 

Deutschland. Die Folge des Krieges war eine Verstärkung isolationistischer Tendenzen statt 

der von Dewey beabsichtigten Ermutigung von humanitären Werten in Europa. Man erinnert 

sich noch an die Rote Gefahr, in den Südstaaten an die Wiederbelebung des Ku-Klux-Klans, 

an einen konservativen backlash, wie er nun seit den achtziger Jahren wieder zu erkennen ist. 

Von der League of Nations erwartete sich Dewey mehr als nur die Erzwingung des Friedens. 

Seiner Vorstellung nach sollte der Völkerbund eine Organisation sein, die sich vielen anderen 

Aufgaben verschreibt, besonders der internationalen ökonomischen und sozialen 

Zusammenarbeit. Eine Liga, die zum Instrument der Siegermächte verkommt, um gemeinsam 

noch erfolgreicher den Rest der Welt auszubeuten, kann auf Dauer nicht erfolgreich sein und 

verdient den Erfolg auch nicht. Mit folgenden Worten versucht Dewey die Schuld auf die 

Pazifisten und Kriegsgegner zu schieben:  

"The ideals of the United States have been defeated in the settlement because we took 

into the war our sentimentalism, our attachment to moral sentiments as efficacious 

powers, our pious optimism as to the inevitable victory of the 'right', our childish belief 

that physical energy can do the work that only intelligence can do, our evangelical 

hypocrisy that morals and 'ideals' have a self-propelling and self-executing force."31 

 

Dies ist ein eigenartiger Vorwurf gegenüber Leuten, die versuchten, die U.S.A. 

herauszuhalten und weder amerikanische Tugenden noch Laster überhaupt irgendwo 

hineinzutragen.  

 

Als Kemal Atatürks Revolution um 1920 stattfand, die eine „Westernisierung“ und 

Modernisierung des neuen türkischen Staates anstrebte, empfahl Dewey, sich an den Schulen 

in Dänemark zu orientieren, wo die Schulen in die Landwirtschaft integriert worden waren. 

Die Jahre 1919-1920 verbrachte er zum Zweck von Vortragsreisen als Sabbatical years in 

Japan (wo Reconstruction in Philosophy entstand) und in China, wo er Bertrand Russell zum 

zweiten Mal traf. Daraus entwickelte sich eine engere Freundschaft, obwohl sie in vielen 

Punkten andere Meinungen vertraten. Zum Beispiel vertrat Russell die Ansicht, daß in 

 
31Dewey, John: The Discrediting of Idealism. Middle Works, vol.11, pp.181-182. 



Zur Person und Position John Deweys 

39 

Amerika die Sicht von love of truth vom Kommerzialismus verzerrt würde, was philosophisch 

im Pragmatismus am besten zum Ausdruck komme.32 

  

Verständlicherweise waren Deweys Ideen dreißig Jahre später unter Mao wieder verpönt, 

während seine ersten pragmatischen Ideen, die er in den zwanziger Jahren in Vortragsreisen 

nach Japan gebracht hatte, erst durch den Besatzungseinfluß nach 1945 so recht zum Blühen 

kamen. Dies betraf vor allem die Grundschulausbildung. Auch in China, wo die 

konfuzianische Loyalität für die Gemeinschaft Tradition hatte, fand Deweys holistischer 

Liberalismus weit mehr Anklang als der wilde individualistische Liberalismus von Bertrand 

Russell.  

 

Nach dem Krieg fanden in den USA die Konservativen mehr Gehör und eine größere 

Anhängerschaft. Dewey stemmte sich mit aller Kraft gegen diesen Trend, trat der Liga für 

industrielle Demokratie im Jahre 1921 bei, 1939 wurde er sogar zu deren Präsidenten gewählt. 

 

Als progressiver Guru hatte Dewey schon einen internationalen Ruf erlangt, daher wurde er 

auch in die Türkei (1924) berufen, um die Verantwortlichen bei der Bildungsreform zu 

beraten, im Sommer 1926 erhielt er eine Einladung für eine Vortragsreise nach Mexico City 

und im Jahre 1928 auf Privatinitiative mit dreißig anderen in die Sowjetunion, um dort das 

Bildungssystem zu studieren. Seine Einschätzung war vorwiegend positiv, sodaß die 

amerikanische KP Hoffnungen in ihn setzen durfte, um ihn für ihre eigenen Zwecke einmal 

verwenden zu dürfen.  

 

Deweys Politik war also reformistisch und utopisch, aber nicht revolutionär, was schließlich 

daran erkennbar war, daß Dewey sich nach Stalins totalitärer Wende von Moskau abwandte 

und zu einem scharfen Kritiker des Sowjetsystems wurde. Seinen Utopismus begründete in 

der Hoffnung, eine neue Zivilisation schaffen zu können, und er glaubte damals auch, daß das 

sowjetische Experiment als gelungenes Modell für den Westen gelten könne. Im Unterschied 

zu seiner Heimat verglichen die Russen den Bolschewismus aber nicht mit der Demokratie, 

sondern mit dem autokratischen Zarenregime, weshalb die Entwicklung nach Deweys 

Meinung dort auch einen anderen Weg nehmen mußte. Es ist trotzdem verwunderlich, daß 

Dewey nach dem Erscheinen von Wittgensteins Tractatus Logico-philosophicus und der 

Gründung des Wiener Kreises und des logischen Positivismus die dreiste Behauptung 

aufstellen konnte, daß ein Hauptanliegen des Alltags die Frage war, ob die Natur der 

Demokratie gegenüber freundlich gesinnt war. Alan Ryan behauptet, daß es sich dabei, wenn 

schon nicht um einen theologischen Katzenjammer, so zumindest doch um Sentimentalismus 

handelte. 

 
32vgl. Ryan,Alan: ibid., p.205. 



Zur Person und Position John Deweys 

40 

Nachdem Dewey in seinen theoretischen Schriften School and Society (1899), The Child and  

the Curriculum (1902), und Democracy and Education (1916) seine praktischen Erfahrungen 

aus den Experimentalschulen in Chicago und der W. Parker School mit durchschlagendem 

Erfolg wissenschaftlich aufbereitet hatte, gründete er im Jahre 1919 die Progressive 

Education Association, deren Einfluß bald über die Grenzen hinaus reichte. Europas führende 

Vertreter der progressiven Pädagogik gründeten dann im Jahre 1921 die New Education 

Fellowship, aus der später die World Education Fellowship hervorging. Zur selben Zeit wurde 

in Europa die Summerhill School (1921) gegründet, in Italien machte MARIA 

MONTESSORI mit ihren "progressiven Unterrichtsmethoden" auf sich aufmerksam. Doch 

diese Entwicklung wurde in Europa und den USA von der traditionellen Bewegung, die die 

"mental disciplines" favorisierten, gestoppt, in Chicago hielt mit dem Wechsel von Harper zu 

Präsident James eine neo-scholastische Bewegung Einzug.33 

 

Im Jahre 1930 emeritierte er von Columbia, betreute in den folgenden Jahren aber noch viele 

Dissertanten der Philosophie an der New Yorker Universität. 

 

 

3.2.3 DEWEY IM DIENST DER WISSENSCHAFT NACH SEINER EMERITIERUNG  

 

Während der letzten zwei Dekaden seines Lebens war Deweys Bildungsphilosophie, wie 

schon eingangs erwähnt, oft Zielscheibe von zahlreichen Attacken. Kritiker machten Dewey 

und seine progressiven Ideen für den mangelhaften Ertrag in den Kernfächern und die 

Misserfolge auf dem Gebiet der Verhaltensweisen und der Disziplin verantwortlich.34 

 

Wirtschaftlich standen weltweit einige schwere Jahre bevor, die Great Depression, aus der 

sich Amerika auch bis zum Ausbruch des zweiten Weltkrieges nicht mehr erholen sollte, 

bestimmte das Denken Deweys nachhaltig. Erst die europaweite Aufrüstung und die dafür 

benötigten Transportmittel kurbelten die Wirtschaft wieder an. 

 

Nach dem Tod seiner Frau Alice wurde er zuerst von seinen Töchtern gepflegt, dann von 

Roberta Lowitz Grant, der Tochter von alten Freunden in Pennsylvania. Im Jahre 1946 

heiratete er zum Missfallen seiner Kinder Roberta, nur der Adoptivsohn Sabino akzeptierte 

die überschwängliche Roberta als Stiefmutter. Laut Alices Testament ging ihr ganzes Kapital 

im Falle einer Wiederverehelichung auf die Kinder über, womit aber Dewey trotz großer 

finanzieller Verluste als Hochbetagter leben konnte. SIDNEY HOOK, ein ehemaliger 

Dissertant bei Dewey, der seit 1926 treu an seiner Seite kämpfte und die non-Communist 

 
33vgl.Ryan, Alan: ibid. pp 31-33. 
34vgl. Encyclopaedia Britannica, Vol 4, pp. 51-53. 

 



Zur Person und Position John Deweys 

41 

social democrats der Dreißiger- und Vierzigerjahre unterstützte, war ob dieser zweiten 

Verehelichung bestürzt, versuchte aber weiterhin, Dewey für die anti-stalinistische Linke 

zu gewinnen. Diese Jahre waren Deweys politisch aktivste, was er auch intellektuell in 

Experience and Education verteidigte. Hook glaubte, Dewey lieferte mit seiner Epistemologie 

und Sozialphilosophie das intellektuelle Rüstzeug für einen sozialdemokratischen, nicht 

totalitären Marxismus. 

 

Seine unterschiedliche Einschätzung betreffend die Aufgaben der höheren Bildung zu der des 

neuen Präsidenten der Universität in Chicago, ROBERT HUTCHINS, führte zu einem 

erbitterten verbalen Schlagabtausch der beiden. Dieser Kampf wurde schon damals mit 

derselben Härte geführt wie später in den Siebzigerjahren, als das Schlagwort Kulturkritik in 

aller Munde war, oder  heute wieder in den Achtziger- und Neunzigerjahren, wo von political 

correctness die Rede ist. 

 

Warum sich Dewey trotz mehrfachem Bedrängen kein parteipolitisches Korsett anlegen 

wollte, hat mehrere Gründe. Erstens wollte er nicht seinen wissenschaftlichen Freiraum 

einengen, zweitens konnte er, der von der "kooperativen und intelligenten" Suche nach 

Lösungen überzeugt war, in der Politik nur winners and losers entdecken und war daher für 

keine politische Funktion zu begeistern. Er versuchte den progressiven republikanischen 

Senator von Nebraska für das Amt eines Parteiführers einer dritten Partei zu gewinnen. 

Dewey selbst war eher ein Reformer als ein Revolutionär, trotzdem opponierte er gegen F. D. 

Roosevelts New Deal, weil die angestrebten Maßnahmen zu wenig radikal waren. Er glaubte, 

daß der Kapitalismus nach dem ersten Weltkrieg ausgedient und die protektionistischen 

Maßnahmen in der Handelspolitik die Depression der dreißiger Jahre erst ermöglicht hatten. 

Ein ökonomisches System, das es zuläßt, daß Nahrungsmittel in großen Mengen verrotten, 

während Tausende Leute verhungern, und das ein Viertel der Bevölkerung in die 

Arbeitslosigkeit schickt, obwohl genügend Arbeit vorhanden ist, schien ihm, wie den meisten 

Bürgern, absurd. Trotzdem konnte er sich für einen revolutionären Aufstand, der von den 

radikalen Linken gefordert wurde, nicht erwärmen, weil sie, laut Ryan, keine plausible 

Erklärung für ein Funktionieren von Demokratie und Planwirtschaft anbieten konnten. Er 

forderte von seinen kommunistischen Freunden eine planning society statt einer planned 

economy. Damit trat er für mehr staatliche Einmischung ein, als sie Roosevelt mit seinem 

New Deal vorsah, und auf lange Sicht forderte Dewey Verstaatlichung, Preis- und 

Lohnkontrolle.  

 

Als Präsident der People's Lobby und Unzufriedener mit Roosevelt positionierte er sich 

schließlich links von der Mitte und als Verteidiger der Lehrergewerkschaft gegen 

konservative Hysterie. Seine prominente Rolle im Kampf zwischen den Linken und den 



Zur Person und Position John Deweys 

42 

Linksaußen wurde am besten sichtbar gegen Ende der dreißiger Jahre, als er die Kommission 

leitete, die in Mexico City durch Trotzkis Verhör die Wahrheit über die Moskauer 

Schauprozesse von 1936-37 ans Tageslicht brachte. Aus verläßlichen Quellen ist zu 

entnehmen, daß Dewey noch auf der Zugsreise nach Mexiko an Stalins verleumderische 

Version glaubte und daß Trotzki nach dessen Leben trachtete.35 

 

Im politischen Bereich sah John Dewey im praktizierten Sozialdarwinismus genügend 

Beweise  für die beklagenswerte Tendenz, daß Probleme eher vernachlässigt, verdreht oder 

zugedeckt wurden. Daher entschied er sich, die Probleme pragmatisch anzupacken und einer 

Lösung zuzuführen. Schon in Chicago hatte sich Deweys gesellschaftskritisches Bewußtsein 

geschärft, z.B. durch den Kontakt mit den Ärmsten des Immigranten-Proletariats und mit den 

Liberalen und Sozialisten. Diese Kontakte weckten in ihm den Auftrag der 

Gesellschaftsveränderung, die Schule verstand er als "social center", sein echtes politisches 

Engagement begann aber erst mit den Erfahrungen des Ersten Weltkrieges, der 

Weltwirtschaftskrise des Kapitalismus, des Nationalsozialismus in Deutschland, des 

Faschismus in Italien und des Stalinismus in der ehemaligen UdSSR. 

 

Als Dewey im Alter von siebzig Jahren befragt wurde, wer ihn am nachhaltigsten beeinflusst 

habe, nannte er zur Verwunderung keinen seiner Lehrer, sondern T.H Huxley, den 

Physiologen, Evolutionswissenschaftler, Agnostiker und Reformer. In Huxley’s Elements of 

Physiology erinnerte er sich an das Modell der intellektuellen Aktivität, "Subconsciously, at 

least, I was led to desire a world and a life that would have the same properties as had the 

human organism in the picture of it derived from the study of Huxley's treatment."36   

 

Deweys Interesse an aktuellen Themen veranlaßte ihn, bis ins hohe Alter regelmäßig Beiträge 

für das liberale Magazin The New Republic zu liefern. Bald wurde er unter die besten 

Kommentatoren und Gesellschaftskritiker seiner Zeit eingestuft. Er gehörte zu den 

Gründungsmitgliedern der ersten Lehrergewerkschaft, half bei der Gründung der New 

School of Social Research und bei der University in Exile 1933. Im Alter von 78 Jahren wurde 

ihm - wie oben erwähnt - die Ehre zuteil, eine politische Kommission nach Mexico City zu 

führen, wo sich 1937 und 1938 Leo Trotzki gegen seine Anklage verteidigte. 

 
35Ryan, Alan: ibid., p. 248. 
36Ryan, Alan: ibid., p..54. 



Zur Person und Position John Deweys 

43 

3.3  JOHN DEWEYS BEITRAG ZUR REFORMPÄDAGOGIK: 

  KURZFASSUNG SEINER LERN- UND ERZIEHUNGSTHEORIE  

 

Schon in den 20-er und 30-er Jahren dieses Jahrhunderts galt Dewey als Vater der 

experimentalen Schule (free or alternative schools), der die Kind-orientierten Doktrinen des 

Progressivismus vertrat (activity centred curriculum). Die daraus resultierenden 

Unterrichtsstrategien, wie "life experience, group games, dramatizations, story projects, field 

trips, social enterprises etc.", sind ja hinlänglich als Schlagworte bekannt, auch wenn deren 

Interpretationen unterschiedlich ausfallen. 

 

Zunächst einmal ist für Dewey jeder Augenblick an sich wertvoll, einmalig und unersetzlich, 

auch der des kindlichen Lebens. Daher darf er nicht einfach als Mittel, Schritt oder Weg zu 

einem zukünftigen Ziel, weder für die selbst gewünschte Zensur noch für die eigene Karriere, 

"verzweckt" werden. Daher hat für ihn Erziehung kein Ziel außerhalb ihrer selbst: sie ist 

selbst Ziel, ist Selbstzweck. Ob diesem lobenswerten Anspruch dann in der Realität 

entsprochen wird, wird noch erörtert. 

 

Verallgemeinernd kann also gesagt werden, daß Dewey um Verständnis und Bejahung des 

Lernens durch den Lernenden bemüht ist, der Lehrer eine Lernumwelt schaffen muß (in 

Bibliothek, Exkursionen etc.), in der Kinder experimentierend die Realität und sich selbst 

entdecken und kooperieren lernen. Natürlich ist seine Forderung nach arbeitsteiligen 

individuellen oder Gruppenaufgaben bei gemeinsamen Projekten in Anbetracht der 

durchschnittlichen Klassengröße von 26 als nahezu unrealistisch zu bezeichnen. Dasselbe gilt 

für seine uneingeschränkte Forderung, wonach die Schüler von Objekten zu Subjekten des 

Lernprozesses werden sollen. Ebenso gilt das für Einsicht und Mitbestimmung, was in einer 

größeren Gruppe unbestritten schwieriger wird. Die positive Intention ist allemal zu 

würdigen. 

 

Dewey will natürlich weder in Betrieb noch Schule, daß die "psychische Verhaltenssituation 

gleichbleibt, auch wenn "die physische Verhaltenssituation gleichbleibt "37. Er beabsichtigt 

daher mit dem Wandel des Bewußtseins auch den der Arbeitsformen. Das hat für die 

Schule eine Reihe von Konsequenzen. Generell orientiert Dewey schulische Lernprozesse 

an außerschulischen. Diese ergeben sich für ihn als notwendiger, aber zufälliger Nebenertrag 

der Bewältigung realer Situationen. 

 

Die Projektarbeit wird zu einem strukturierenden Prinzip, mit dem Dewey die 

Appetitlosigkeit des Lernenden, die geistige Trägheit und Konsumentenhaltung der 

 
37Dewey, John: Demokratie und Bildung, 1916, S304. 



Zur Person und Position John Deweys 

44 

Schulabgänger bekämpfen will38 und eine "Umwelt voll interessanter Dinge schaffen will, die 

notwendig getan werden müssen."39 Die Schüler werden also nicht mit Erkenntnissen bzw. 

Kenntnissen konfrontiert, sondern diese Erkenntnisse werden zuerst mittels Hypothesen 

angestrebt und dann experimentell selbst erarbeitet. 

 

Für den Pragmatiker Dewey wird Denken nur durch Probleme ausgelöst. Nur wenn die 

Schule dem Schüler Materialien und Möglichkeiten zum Herausfinden eigener Lösungen 

gewährt, ist er frei und auf dem Weg zur Freiheit. Daher ist ein weiterer Aspekt 

demokratischen Lernens die Mitbestimmung. Sie wird zum zentralen Kriterium jedes 

wirklichen Bildungsweges, damit verbunden die Selbstbestimmung über sein eigenes Leben 

und dessen Erlebnisqualität40. Mitbestimmung äußert sich auch in der geforderten Wahl 

individueller Arbeitsschwerpunkte, also von Inhalten. 

 

Für John Dewey ist, laut My Pedagogic Creed, Schule vorrangig eine soziale Institution, 

Bildung ein sozialer Prozeß, daher ein Prozeß des Lebens und nicht eine Vorbereitung auf 

künftiges Leben, daher muß Schule gegenwärtiges Leben repräsentieren. Die Schule als 

Institution sollte das bestehende soziale Leben vereinfachen; sollte es auf eine embryonale 

Form reduzieren.41 

 

Da Dewey die Gleichsetzung von Demokratie und erfülltem Leben fordert, bedeutet 

die Veränderung von Schule zunächst einmal, daß dort Beschäftigung Spaß machen 

sollte. 

Seine Schriften zur Erziehung, im besonderen The School and Society (1899) und The Child 

and the Curriculum (1902), verteidigten und präsentierten die Lehrsätze der Dewey‘schen 

Philosophie der Erziehung. Diese waren, daß der Bildungsprozeß 

 

• auf der Interessenslage des Kindes aufbauen muß, 

• Gelegenheit bieten muß für das interplay of thinking and doing in der Erfahrung im 

 Klassenzimmer, 

• in einer Miniaturausgabe der Gesellschaft stattfinden soll, 

• unter Berücksichtigung der Tatsache, daß der Lehrer guide und co-worker der Schüler 

 ist, und nicht der, der Aufgaben stellt und überprüft, 

• das Ziel der Erziehung, die Entwicklung und das Wachstum des Kindes in allen 

 Bereichen seiner Seinswürde vor Augen hat. 

 
38cf.Dewey, John: Education Today. New York, Putnam's, 1940 (Aufsatzsammlung), S.26. 
39Dewey, John: Schools of Tomorrow(mit Evelyn Dewey), New York, Dutton,  1915, S. 87.                                                                                                                                               
40cf. Dewey, John: Lectures in the Philosophy of Education: 1899. New York, Random House, 1966 (zit.  

         1899), S  116.    
41cf. Dewey, John: My Pedagogic Creed, ursprünglich als Pamphlet von E.L. Kellog and Co, 1897 erschienen, 

 Neuauflage in: John Dewey on Education ,( ed.) Archambault, Reginald. Chicago 1964,  p.430. 



Zur Person und Position John Deweys 

45 

Erziehung definiert John Dewey in How We Think42 als bewußtes, zweckorientiertes 

Handeln, in den meisten deutschen Übersetzungen "handlungsorientiertes Lernen" bzw. 

selbständig "handelndes Lernen"43 genannt. Die zentralen Eckpunkte, die der Erziehung 

zugrundeliegen, sind demnach: 

 

(1) das Ziel der Aktivität, 

(2) der für die Aktivität verantwortliche Leiter (Lehrer), 

(3) das Subjekt der Aktivität (Schüler), 

(4) die Mittel, mit denen das Ziel erreicht wird (Didaktik und Methode).  

 

Nachdem Dewey einen Bezug zur Wissenschaft, zu Werten beziehungsweise zur Bildung 

allgemein schon mehrfach hergestellt hat, möchte ich nun eine Beschreibung dieser Aspekte 

anbieten, die in Anlehnung an die Einleitung zu John Dewey on Education, Selected 

Writings44 entstanden ist. Es handelt sich dabei allerdings noch nicht um eine kritische 

Evaluation. 

 

 

 

3.3.1  Handlungsziele und Mittel in der Erziehung (ends and means) 

 

"Ziel (end)" ist ein zweideutiger Begriff in der Erziehung, denn er bezieht sich auf das 

Ergebnis der Instruktion, und es ist oft unklar, ob das Ergebnis, das man im Kopf hat, eine 

unmittelbare Zielvorstellung (Zielsetzung) oder das Resultat vom tatsächlich Erreichten 

gewisser spezifischer Zielsetzungen ist. Traditionell gesehen werden die Ziele der Bildung 

vage und im weitesten Sinne mit freedom oder wisdom erklärt, beziehungsweise mit the full 

development of the individual. Dewey kämpfte eine lange Schlacht gegen die Unklarheiten in 

den postulierten Bildungszielen, daher, so behaupten seine Kritiker, führte er bewußt vage 

formulierte Ziele selbst ein. Man muß aber zwischen den beiden Arten seiner 

Doppeldeutigkeit unterscheiden: die eine, die er bekämpfte, und die andere, die er förderte. 

Die Zweideutigkeit in traditionellen Konzeptionen der Bildungsziele beruhte, wie er meinte, 

vorwiegend auf der Tatsache, daß die wesentliche Beziehung zwischen ends and means 

verkannt wurde. In seinem klassischen Statement in seiner Theory of Valuation, 1939 betonte 

er die continuity and reciprocity, die Stetigkeit und die Reziprozität von Zielen und 

Mitteln. Er behauptete, daß Ziele, wenn sie überhaupt einen Sinn haben sollen, in Form von 

Mitteln, die zum Erreichen eines Ziels verwendet würden, definiert werden müssen (must be 

defined in terms of the means which would be used in their attainment).  

 
42 cf..Dewey, John: How We Think. (Boston: D.C.Heath and Co., 1910), p.107 ff. 
43Grundsatzerlaß zum Projektunterricht:, BMUK, Wien, 1992, S. 51. 
44Archambault, Reginald D.: John Dewey on Education, Selected Writings, Chicago , 1964. 



Zur Person und Position John Deweys 

46 

Ohne solch eine Beschreibung sind Ziele wertlos, er nennt sie empty. Aus diesem Grund ruft 

er eine vage Vorstellung vom Ziel der Bildung als Wachstum hervor, denn dabei betont er 

das Bedürfnis nach Flexibilität, Kontinuität und Dynamik. Darüber hinaus verweist er auf 

einen beträchtlichen Mangel an Profitabilität betreffend der Bildungsziele, das heißt auf die 

genauen Resultate (Einstellungen, Überzeugungen, Tendenzen, Fertigkeiten), die durch den 

Bildungsprozeß erreicht werden sollten. Heute hört man diese Unsicherheit betreffend Ziele 

oft verkürzt ausgedrückt in dem Slogan: Der Weg ist das Ziel. 

 

 

3.3.2  Bildungsziele (Educational aims)  

 

Andererseits müssen Ziele (im Sinne von spezifischen Zielvorstellungen bei der Instruktion) 

aufgestellt werden, die von Schülerabsichten ausgehen, sich an lokalen Gegebenheiten, 

gesellschaftlichen Anforderungen und jenen Geschicklichkeiten und Kenntnissen orientieren, 

die benötigt werden, um wertvolle Projekte zu vervollständigen. Die genauen Ziele des 

Unterrichts können nicht festgesetzt werden, denn sie hängen von einer Menge von 

Variablen ab, die sich als spezifisch für einen Ort und Zeitpunkt ergeben. Für eine gegebene 

Situation müssen relativ spezifische Kurzzeitziele festgelegt werden. Doch jede 

Schulsituation, von Natur aus experimentell, hat eine gewisse Qualität der 

Unvorhersehbarkeit. Deshalb wird laut Dewey der Versuch, im genauen Detail den genauen 

Wissensstand zu spezifizieren, den ein Schüler erreichen soll, nämlich Ziele unabhängig von 

praktischen Eventualitäten und der Schülerdynamik festzusetzen, als fragwürdig betrachtet. 

 

 

 

3.3.3  Methoden (Means in education) 

 

Genauso wie Bildungsziele flexibel sein müssen und sich an den Bedürfnissen der Schüler 

und der Gesellschaft zu jeder Zeit zu orientieren haben, muß auch Raum für eine größere 

Vielfalt an Unterrichtsmitteln in der Erziehung geschaffen werden. Deweys frühes Schaffen 

war hauptsächlich dem Versuch gewidmet, die statische Form des Unterrichts aufzulösen, die 

er assign-study-recite Technik nannte, mit all ihren "accoutrements", wie fixierte 

Schülerbänke und Stühle, und einer strengen Disziplin, um die Schüleraufmerksamkeit zu 

gewährleisten. Dewey sah hier einen Widerspruch zwischen der Kontinuität der Mittel und 

Ziele: eine Art statisches Wissen, resultierend aus einer rigiden Form des Unterrichts, der 

angeblich auf höchste intellektuelle Freiheit aus ist. Die Lösungsmethode, so behauptete er, 

wird vom Problem bestimmt, das es zu lösen gilt. Da aber Probleme sich verändern, müssen 

sich auch die Lösungsarten verändern. Die komplexe Serie von Problemen, die den Lehrplan 



Zur Person und Position John Deweys 

47 

einer modernen Schule ausmachen sollen, könne daher nicht mit Unterrichtsmethoden gelöst 

werden, die sich nur auf formale Disziplin und Psychologiekenntnis berufen. Die 

fundamentale Schwierigkeit mit traditionellen Unterrichtsmethoden war ihre psychologische 

Basis, die das Kind as passive receptor of external data sah, seinen Willen als Kraft erachtete, 

die es zu kontrollieren und überprüfen galt, die dessen Wünsche aber als (mischievous and 

immature) schelmisch und unreif interpretierte. Diese für Dewey irrtümliche Annahme 

schaffte  das Bedürfnis nach einer total neuen Art von Erziehung, die in Folge eine 

Redefinition der Lehrer- und Schülerrolle nach sich zog. Davon waren auch Inhalte und 

Unterrichtsziele betroffen. 

 

Dem Schüler wird also Willigkeit, Neugierde, Zweckorientiertheit und Aktivität von 

vornherein bescheinigt. Der Lehrer sollte als Führer (guide) und Begleiter, der dem Schüler 

beim Erreichen seiner eigenen Absichten helfen soll, wirken. Das Unterrichtsziel soll unter 

Berücksichtigung all dieser Fakten, Ideen und Objekte, die hilfreich beim Erfüllen der 

Schülerabsichten sind, neu definiert werden. Das Klassenzimmer sollte als Umgebung 

angesehen werden, wo physische und soziale Bedingungen genauso wichtige Kriterien für 

die Begünstigung des Lernprozesses darstellen wie intellektuelles Material. Mit dieser total 

neuen Sichtweise der Erziehung mußte ein breiteres Konzept von Unterrichtsmethoden 

kommen. Denn richtiges Unterrichten besteht überhaupt nicht aus Instruieren. Der Lehrer 

soll als Katalysator fungieren, der Materialien zur Verfügung stellt, Ideen, Informationen, 

Vorschläge macht, Erklärungen gibt - und damit eine Umgebung schafft, die dem Lernen 

förderlich ist. Und die Unterrichtsmethode soll, da ja zwischen Bildung und Leben kein 

Unterschied besteht, Erfahrungswerte vermitteln, die in der traditionellen Unterrichtsform 

nicht möglich waren: das Schaffen von kulturellen Epochen durch Artefakte, die Imitation 

von industriellen Prozessen als Ersatz von tatsächlicher Erfahrung und Beobachtung für 

bloß nachempfundene Erfahrung anbieten. Die gesamten Unterrichtsmittel sollten also auf das 

lebendige, bedeutungsvolle und wichtige Problem konzentriert sein, mit dem man sich 

herumschlägt und das es zu lösen gilt (centred on the live, meaningful, and important problem 

to be grappled with and solved.) 

Daraus wird der Beziehungskreis zwischen Mitteln und Zielen wiederum ersichtlich. 

 

 



Zur Person und Position John Deweys 

48 

3.3.4  Lehrgut und Lehrplan (Subject matter and Curriculum) 

 

Eine der Hauptkomponenten des Erziehungsprozesses ist natürlich das Lehrgut, ein Thema, 

das mehr Konfusion hervorgerufen hat als jedes andere in der bildungstheoretischen 

Diskussion. Für die traditionellen Bildungstheorien bestand der Inhalt aus "Gegenständen" 

oder Disziplinen, abgeleitet von der Vergangenheit, aus logisch zusammenhängenden Fakten, 

Ideen, Vorschlägen und Theorien, normalerweise nach dem steigenden Ausmaß an 

Komplexität angeordnet. Jede Disziplin wurde als bestimmt (distinct) angesehen, und die 

Tendenz, das Lehrgut als unantastbar zu sehen, war unübersehbar. Statt das Unterrichtsfach 

(subject) als Vehikel anzusehen, mittels dessen Leute durch Reorganisieren lernen können, 

bemühte sich die traditionelle Erziehung, das Wissen in seiner reinen Form einzuflößen 

(instill) beziehungsweise zu vermitteln, entweder durch strenge disziplinäre Methoden oder 

mittels Zuckerhülle (sugarcoating), um die bittere Pille besser verdaulich zu machen. Für 

Dewey gab es nichts Unlogischeres und folglich Ineffizienteres. So wird der Fehler, den 

Zusammenhang zwischen Zielen und Mitteln nicht zu erkennen, wieder virulent. Dieser 

Fall demonstriert den Fehler, die tatsächliche Wirkung der Bildung zu verkennen, indem 

automatisch ein höheres Ziel, abgeleitet von der direct imposition eines Themenkreises /Fachs 

(subject), zugeschrieben wird. Dewey behauptete, daß gerade diese Art von 

Bildungsvermittlung das Erreichen des propagierten Ziels verhindere. Statt reichere und 

größere Erfahrungswelt zu vermitteln, würde damit Hass und Widerwillen gegen das 

Unterrichtsfach (den Stoff) verursacht. Seine Schlußfolgerung daraus ergab den 

Lösungsvorschlag, nicht nur destruction of subjects as such, but a completely new conception 

of "subject matter". 

 

Für ihn war es ein dynamisches Konzept, das er mit those things actually acted upon in a 

situation having a purpose beschreibt. So wichtig organisiertes Wissen ist, muß es dem 

Zweck der Erziehung untergeordnet werden. Es gibt nichts Heiliges betreffend die 

traditional subjects. Ideen, Vorschläge und Theorien werden eingebracht, wann immer sie für 

Lösungsprobleme benötigt werden. Sowie Problemkreise komplexer werden, wird mehr 

systematisiertes Wissen benötigt. Jedoch auch dann soll Wissen nicht bloß dem Diktat der 

Tradition folgen, sondern auf der Basis of its relevance to live intellectual issues überprüft 

werden. 

 

Was aus Deweys Analyse hervorgeht, ist ein dynamisches Konzept von subject matter oder 

die Botschaft, daß nicht so sehr der Inhalt, sondern die Art und Weise, wie er vom Lehrer 

präsentiert wird und vom Schüler behandelt wird, von Bedeutung ist. Der Bildungsgehalt 

erstreckt sich also vom Übermitteln von Ideen und Vorschlägen über die Art und Weise der 

Präsentation des Lehrers bis zur Art und Weise, wie die Schüler die Information verarbeiten. 



Zur Person und Position John Deweys 

49 

3.3.5  Der Schüler (The pupil) 

 

Die zentrale Rolle des Schülers ist nun klar geworden. Auf ihn soll alles erzieherische 

Handeln ausgerichtet sein. Da die Demokratie ihren Impetus von kreativen Individuen erhält, 

besteht der Beitrag von Erziehung für die Gesellschaft in der Förderung von freien, 

phantasievollen und kreativen Individuen. Analog dazu wird der Bildungsprozeß vom 

Impuls, der aus den Wünschen und den jeweiligen Interessenslagen der Schüler resultiert, 

ausgelöst und aufrechterhalten. Wie auch die soziale Ordnung sich am stetigsten und 

dynamischsten entwickelt durch ein maximales Angebot für individuelle 

Ausdrucksmöglichkeiten, so funktioniert jene Schule am besten, die auf dem Prinzip der 

individuellen Entwicklung für deren Schüler aufbaut. In diesem Sinne kann die Schule 

richtigerweise als "child-centred" angesehen werden. In seiner Psychologie behauptet Dewey, 

daß the meaning of native impulse is not native - the meaning results from intelligent 

manipulation. Gleichermaßen beruht die Bedeutung und folglich die Richtung echter 

Erziehung nicht auf angeborenen Impulsen, Wünschen und Interessen der Schüler. Diese 

werden umgeformt in vernünftige Muster, die von erfahreneren Mitgliedern der 

Erwachsenenwelt auferlegt werden. Und doch erzeugen die Interessen und Anliegen der 

Schüler die Energie für das Lernen und den Unterricht (learning and instruction). Sie stellen 

ihre Wünsche, die ins Wünschenswerte transformiert werden, zur Verfügung und sind der 

eigentliche Focus für den Unterricht. 

 

 



Zur Person und Position John Deweys 

50 

3.3.6 Schule und Gesellschaft (The school and society) 

 

Die Schule soll nicht zu einem Mikrokosmos der Gesellschaft werden, sondern eine reine, 

vereinfachte und künstlich ausgewogene Umgebung anbieten, die eine gesunde Atmosphäre 

für Wachstum und Entwicklung gewährleistet. Die Umwelt sollte mehr realistisch als 

naturalistisch sein. Dewey stimmte dabei mit Rousseaus Mißtrauen gegenüber 

zeitgenössischen Institutionen überein, und glaubte, daß es nicht nur Aufgabe der Schule sei, 

die Schüler für das Leben vorzubereiten, sondern auch Mittel zu Verfügung zu stellen, die 

die Gesellschaft zum Besseren verändern können. Damit meinte er nicht ein System für 

Indoktrination, um eine spezielle "new social order" zu ermöglichen, sondern um die Schüler 

gegen evils and complexities of contemporary society zu schützen, damit eine Loyalität 

gegenüber dem status quo gewährleistet ist. Für Dewey beinhaltete Bildung nicht nur die 

Aufgabe, Kultur zu vermitteln, sondern auch zu erneuern. In seiner Bildungstheorie 

beschwört er manchmal eine organische Sichtweise einer Gesellschaft, indem er sie mit einem 

Körper vergleicht, der ernährt werden muß, damit er wachsen und gedeihen kann. 

Charakteristisch für Dewey ist es, dieses Wachstum mittels Förderung der freien und 

kreativen Individuen anzustreben. 

 

Daraus folgt, daß Bildung Kreativität und Stabilität, Individualität und gesellschaftliches 

Bewußtsein fördern muß. Die Hauptmittel dazu seien im Allgemeinen in der 

Schulumgebung zu finden, im Besonderen in der Unterrichtsmethode. Der Schüler wird 

ständig angehalten, bei Aktivitäten teilzuhaben und sogar  an der Curriculums-Planung 

mitzuarbeiten, und damit am gesamten Schulleben. In der Folge werden seine Absichten 

assoziiert mit denen anderer, und er erkennt den allgemeinen Zweck durch seine Teilnahme. 

Dies ist ähnlich wie Rousseaus Vorstellung vom "allgemeinen Willen" zu sehen. Und doch, 

man erwartet von ihm nicht nur,  seine eigenen Interessen, den Bedürfnissen der Gruppe oder 

den oberflächlichen Bedürfnissen der gegenwärtigen Erwachsenenwelt anzupassen. Er soll 

zur Irritation aufgefordert werden, er soll die Gruppe verändern, leichte Anpassung soll 

ihm verweigert werden. 

 

Im Rahmen der Klassenaktivitäten ist der Schüler in wissenschaftliche Methoden und in  

demokratische Entscheidungsprozessen eingebunden. Er bereitet sich nicht auf die künftige 

Gesellschaft draußen vor, sondern er ist aktiv eingebunden beim Schaffen und 

Aufrechterhalten einer eigenen Gesellschaft, die im wesentlichen lebensnah ist. 

 

 

 



Zur Person und Position John Deweys 

51 

3.3.7  Die Rolle des Lehrers 

 

Der Lehrer ist hauptverantwortlich für diesen höchst komplexen Bildungsprozeß. Es ist seine 

Aufgabe, Rahmenbedingungen zu schaffen, die dem Lernen förderlich sind, i.e.: die 

Entwicklung von Ideen im Schüler zu stimulieren. Bei diesem Prozeß schlüpft der Lehrer in 

die Schülerrolle. Dewey sieht das Lehrer-Schülerverhältnis als reziprok. Sie sollten 

zusammen planen und voneinander lernen. Der Lehrer ist nicht eine Autorität, die Ideen 

vorgibt, die von den Schülern aufgenommen werden, sondern er führt, stimuliert und wirkt als 

Katalysator für das Kind, das seine eigenen Beziehungen und Verbindungen herstellt und 

Ideen entwickelt. Dabei muß der moderne Erzieher eine Vielzahl von Faktoren in Betracht 

ziehen, die der traditionelle Lehrer als irrelevant betrachtete: 

Er fordert die totale physische Einbettung des Individuums (das Sich Einbringen), denn nur 

sie, nicht das Unterrichtsfach alleine, schafft die Lernumgebung; die individuelle 

psychologische Verfassung der Schüler, die Berücksichtigung verschiedener Motivation, 

Intelligenz und Orientierung; die Kenntnis der Sozialstruktur der Gruppe, denn allgemeine 

Interessen, Bedürfnisse und Absichten sollen als Basis für die Entwicklung des Lehrplans 

dienen; weiters fordert er die Beachtung psychologischer Lernprinzipien, des Erinnerns, 

des Transfers und der Motivation, sodaß Lernen effizient und zeitsparend sein kann.  

 

Um das alles zu erreichen, muß der Lehrer ein umfassend gebildeter Professionalist sein. Er 

muß ein gutes Allgemeinwissen haben, worauf er sich für seine Stundenvorbereitung stützen 

kann. Er sollte solide Basiskenntnisse über Bildungstheorien haben, sodaß er die 

philosophischen, psychologischen und soziologischen Grundlagen der Erziehung versteht. Er 

muß die reziproke Beziehung zwischen Theorie und Praxis begreifen, sodaß das 

Unterrichten nicht reduziert wird auf eine bloß praktische Aktivität ohne Bezug auf 

theoretische Wissenschaft oder auf eine abstrakte Wissenschaft, die wenig  mit der 

Praxis zu tun hat. Da die Wissenschaft der Psychologie am Reifen ist, wird das Ausmaß und 

der Tiefgang größer, die Sachkentnis des Lehrers ebenfalls, und somit das effektive Lernen 

gesteigert. Und doch wird er nie eine moralische Autorität werden oder ein model of 

conduct. Seine Hauptrolle wird die sein, dem Schüler die freie Entwicklung zu ermöglichen 

bzw. zu vermitteln. 

 



 

52 

 

4 DARSTELLUNG UND DISKUSSION EINIGER ZENTRALER BEGRIFFE  

 IN DEWEYS ERZIEHUNGSPHILOSOPHIE 

 

4.1 DEWEYS WISSENSCHAFTSBEGRIFF UND DESSEN AUSWIRKUNG AUF 

 SEINE KONZEPTION VON ERZIEHUNG 

 

Mit einer Auflistung verschiedener Facetten in Verbindung mit Bildung, wie aus dem Titel   

Education and Aesthetics, Education and Science hervorgeht, wollte Dewey keinesfalls 

verschiedene Kategorien schaffen, sondern vielmehr deren Komplementarität, innere 

Konsistenz und enge Beziehungen zueinander zum Ausdruck bringen, um damit dem Leser 

bewußt zu machen, wie sehr die einzelnen Bausteine seines Gedankengebäudes eine 

systematische und abgeschlossene Erziehungsphilosophie ergeben. 

 

Was Dewey anstrebte, war klar: Er wollte in seiner Philosophie Dualismen und "entweder-

oder"-Fragestellungen abschaffen und Vorstellungen, die - traditionell bedingt - 

auseinandergehalten worden waren, verschmelzen. Gleichermaßen bemühte er sich, in die 

Erziehung alle Aspekte der intellektuellen Handlung (intellectual activity) einzubringen, oft 

im Detail sogar alle Phasen der Aktivität zu illustrieren, um zu zeigen, wie alle Phasen des 

Handelns in  philosophisches Handeln münden. Das nannte er Erziehung. 

 

Für Dewey bestand ein tiefer und unüberwindbarer Graben zwischen dem natürlichen 

Gegenstandsbereich der Wissenschaft und dem außer-, wenn nicht über-natürlichen 

Gegenstandsbereich der Moral. Seine Vorstellung von Wahrheit als garantierte Beweisbarkeit 

spiegelt sich wider in seinem unerschütterlichen Glauben an die experimentelle Methode als 

probates Mittel auf dem Weg zur Erkenntnis. Und diese Überzeugung wird durch die 

"Projektmethode" als Organisationsform reflektiert, die auf wissenschaftlicher und 

experimentaler Basis beruht, und ist inzwischen als prinzipielle Lehrmethode in allen 

westlichen Lehrplänen verankert. Obwohl die verschiedenen Aspekte der Dewey‘schen 

Philosophie in komplizierter Form ineinander verstrickt sind und in Beziehung 

zueinanderstehen, sodaß klare Abgrenzungen zwischen Ethik und Psychologie, Psychologie 

und Logik, Logik und Wissenschaft, Wissenschaft und Ästhetik fehlen, gibt es doch gewisse 

Merkmale, die bei Dewey Gültigkeit für alle anderen philosophischen Bereiche beanspruchen. 

 

Um Deweys "Philosophy of Education" begreifen zu können, ist es von Bedeutung, Deweys 

Konzeption von Wissenschaft zu verstehen. Es ist keine besonders komplizierte Idee, die 

dahintersteckt, obwohl er öfters daraufhingewiesen hat, daß sie höchst theoretischer Natur ist. 

Die Basis ist biologisch: Der menschliche Organismus sucht nach einem Zustand der Ruhe 

oder des Equilibriums. Er trachtet nach Anpassung an dessen Umgebung. Diese Tendenz im 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

53 

menschlichen Organismus ist fundamental, verbunden mit den Grundbedürfnissen, die im 

Leben erfüllt werden müssen. Somit wird ein Grundwert (primary value) aufrechterhalten. 

Schon früher hatte Peirce in seinem Aufsatz The Fixation of Belief (1877) herausgestrichen, 

daß dieser Zustand der Zufriedenheit auf verschiedene Art und Weise erlangt werden kann. 

Nämlich 

 -durch Beharrlichkeit, womit ein Individuum sich an Überzeugungen klammern    

   konnte, nur weil sie angenehm waren, 

 -mittels Autoritätsgläubigkeit, die sich auf  Tradition beruft, 

 -durch die a priori- Methode, beruhend auf (Vor-)Geschmack und Intuition und   

 -schließlich durch die wissenschaftliche Methode, die aus Kontrolle und öffentlichem 

  Testen besteht, die somit auch die Möglichkeit  für vernünftigen Beweis und Konsens 

  schafft. 

 

Dewey war von dieser Einschätzung sehr stark beeindruckt und übernahm diese einfache Idee 

mit ihren wichtigsten Aspekten, entwickelte sie konsequent weiter, sodaß sie als Basis für 

seine Theorien in allen Bereichen der Philosophie diente, im Besonderen in seiner 

Philosophie der Erziehung. Die Grundpfeiler in Deweys Vorstellung von wissenschaftlicher 

Denkmethode sind also Kontrolle, Experiment und objektive Testmethoden. Sein 

mehrfach erklärtes Ziel war es, die wissenschaftliche Methode des reflektiven Denkens auf 

alle Phasen des menschlichen Tuns und Handelns anzuwenden, einschließlich der Politik, der 

Kunst und der Moral. Dieses Grundmodell der wissenschaftlichen Methode beinhaltet die 

Schlüsselpunkte für seine instrumentalistische oder experimentalistische Version der 

pragmatischen Philosophie, die er von Peirce und William James übernommen hatte. 

 

Das Individuum ist bei Dewey demnach mit einem realen und bedeutungsvollen Problem 

konfrontiert. Er unterscheidet zwischen dem Erkennen eines Problems und dessen Lösung 

fünf Aspekte des reflektiven Denkens: 

Suggestion - leaping forward to solution ist als "lösungsorientierte Vorschläge" übersetzbar,  

doch in den meisten Übersetzungen heißt es schlicht: 

(1) Begegnung mit der Schwierigkeit 

(2) Klarstellung des Problems, das es zu lösen gilt, Lokalisierung  

(3) Lösungsvorschläge, Lösungsansätze als Hypothesen formuliert,   

(4) Nachdenken über die möglichen Resultate nach dem Handeln und Wählen einer 

Handlungsweise, bzw. Nachdenken über deren Auswirkungen auf die eine oder eine andere 

Hypothese, Simulation der logischen  Lösungsmöglichkeiten, 

(5) Testen (experimentelle Prüfung der Lösungsansätze) der gewählten Hypothesen mittels 

tatsächlichem oder imaginativem Handeln.45 

 
45cf. Dewey, John:  How We Think. (Boston:D.C. Heath and Co., 1933), p. 107 ff. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

54 

Einige Aspekte dieses Schemas sind von großer Bedeutung. Zuerst ist festzuhalten, daß der 

Ausgangspunkt der Überlegungen bei Dewey mit felt need, bei Peirce mit real doubt 

bezeichnet wird. Auch sollte eine philosophische Überlegung vom Hausverstand und 

personal import ausgehen, wobei es für ihn wichtig erscheint, eine workable solution zu 

finden beziehungsweise anzustreben. 

Hier differenziert Dewey zwischen dem vorgetäuschten Zweifel (feigned doubt) der 

traditionellen Philosophie und dem "echten" psychologischen Zweifel - real irritation.  

Dieser feigned doubt der traditionellen Philosophie wurde seiner Ansicht nach am klarsten bei 

Descartes formuliert, der sich ursprünglich entschlossen hatte, alles anzuzweifeln: dubito, 

ergo sum. Descartes gelangte jedoch in der nächsten Stufe seiner Philosophie zum cogito, 

ergo sum: Ich denke, also bin ich! 

 

In der zweiten Phase, nämlich der der Isolation und Klarstellung des Problems, das es zu 

lösen gilt, erkennen wir ein frühes Plädoyer für die Eliminierung von Pseudoproblemen und 

für das Postulieren von Problemen, die einer Lösung zugänglich sind, zumindest vom Prinzip 

her: also den pragmatischen Ansatz. Dies soll die Umkehr von bloßer emotionaler 

Vernebelung in ein intellektuelles Problem darstellen, also eine Bewegung von bloßer 

Irritation auf eine Überprüfung von tatsächlich messbaren Bedingungen. Daß viele Kritiker 

von Verschleierung beziehungsweise Nivellierung im Zusammenhang mit der "Anwendung" 

sprechen, wird noch ausführlicher erörtert werden und  beweist einen divergierenden 

Denkansatz. 

 

In der dritten Phase finden wir die erste Anwendung des wissenschaftlichen Schlüsselbegriffs 

"Hypothese", eine vorsichtige, projizierte Lösung des Problems, das es in Bezug auf 

rivalisierende Lösungsmöglichkeiten abzuwägen gilt. In diesem Zusammenhang stoßen wir 

auf den ersten Vorschlag eines höchst kontrollierten und systematischen Tuns, des 

Abwartens, und der Projektion von Konsequenzen. William James sagte einmal, daß frühere 

Philosophien in die Vergangenheit schauten, aber daß der Pragmatismus in die Zukunft 

schaute, auf mögliche Konsequenzen hingerichtet. 

Wenn man bedenkt, welches Gestrüpp von Irrlehren schon durch falsche Fragestellungen in 

Wissenschaft und Lehre entstanden ist und welche Folgen das gezeitigt hat, dann wird man 

der richtigen Frage, das will heißen der immer zu rechtfertigenden Frage, höchste Beachtung 

schenken müssen, damit Forschung und mit ihr die Lehre rein und der Standort des 

Lernenden sicher bleiben. Das drückt aus, daß mit hypothetischer Fragestellung oft eine 

Instrumentalisierung erreicht oder gar angestrebt wird.  

 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

55 

In der vierten Phase findet die volle Projektion der Konsequenzen statt, die dramatische 

Probe (dramatic rehearsal) in der geistigen Vorstellung, die kreative Überlegung von Ideen in 

neuen Konfigurationen, die durch strikte intellektuelle Kontrolle charakterisiert wird. 

In der letzten Phase wird die Hypothese überprüft (die Verifikation der Idee) und der Wert der 

Idee (Hypothese) als Instrument sowie das Ausmaß ihrer Praktikabilität (practical bearing) 

festgestellt. 

 

In dieser kurzen Beschreibung der wissenschaftlichen Methode können die meisten 

Grundzüge der Dewey‘schen Philosophie erkannt werden, die auf Erfahrung aufbaut. Sie 

beschäftigt sich mit "echten und aktuellen" Problemen, die aus den erlebten Bedürfnissen 

abzuleiten sind und ihr spezielles Kennzeichen ist die Kontrolle, ihre Lösungen sind 

unverbindlich, aber "nützlich". Die angewandte Methode ist von der Naturwissenschaft 

übernommen worden. Und wie die moderne Wissenschaft besteht sie nicht nur in vorsichtig 

kontrolliertem Gedankengut, sondern zielt auch auf Kontrolle der sozialen Umgebung und 

Verbesserung dieser durch kreatives und reflektierendes Denken. Genauso wie die 

griechischen Wissenschaften durch Kategorisierung von konkreten Phänomenen und durch 

die Entdeckung von konkreten Eigenschaften gekennzeichnet waren, beschrieb die antike 

Philosophie eine Welt von statischen Dualismen. Die moderne Philosophie, die sich der 

Methode der Naturwissenschaften bedient, davon war Dewey überzeugt, kann eine neue Welt 

schaffen, indem sie neue Konfigurationen und abstrakte Beziehungen herstellt. 

 

Der Hinweis auf bloße Zweckmäßigkeit kann uns aber nicht befriedigen, darin stimme ich 

mit Petzelt46 überein, der dies auch im Zusammenhang mit der Rechtfertigung der 

Prüfungsfragen  

erörtert. Wenn der Unterricht an vorliegendes Lehrgut als Kulturgut gebunden ist, wenn er 

sich an ausgezeichnete Werte wendet, die verwaltet und überliefert werden sollen, damit eine 

Generation die Fackeln der Erkenntnis weitergebe (Platon), dann kann es nicht gleichgültig 

sein, wie dieser Forderung nachgekommen wird. Außerdem fährt er fort: "Dann darf der 

Schüler nicht darüber entscheiden, was er lernen will, und was er lernen möchte..................Er 

ist dem Kulturgut seines Volkes verpflichtet."47 

 

Daß diese Aussage in krassem Widerspruch zu Deweys Forderung nach Berücksichtigung der 

Schülerbedürfnisse steht, liegt auf der Hand, daher verwundert es nicht, daß allein schon 

dieser Wortlaut heute beim vorherrschenden Zeitgeist im deutschsprachigen Raum Bedenken 

aufkommen läßt, doch die Historiographie des Verfassers dieser Zeilen belegt das Gegenteil: 

Er hatte sich vehement gegen die Instrumentalisierung der Pädagogik während der NS-Zeit 

 
46Petzelt, Alfred:Grundzüge systematischer Pädagogik,, 3. Aufl. Freiburg i.B. 1964, S. 211. 
47Ebenda, S. 211. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

56 

gestellt und in seiner Systematischen Pädagogik 1946 dies klar zum Ausdruck gebracht. Die 

Stringenz der Argumentationsführung ist dabei nicht zu übersehen, und sie kann dazu 

anregen, die geschichtlich bedingten Begriffe "Kultur" und "Volk", die eine 

Bedeutungsveränderung mitgemacht haben, weniger belastet und einseitig interpretierend neu 

zu überdenken beziehungsweise zu hinterfragen. 

 

So waren nicht nur der eigentliche Inhalt und die Wissenschaftsmethode, die Dewey 

interessierten und in den Bann zogen, sondern auch die Konnotationen, die mit dieser 

Wissenschaft assoziiert wurden, wie Objektivität, Ehrlichkeit, Freiheit und openendedness 

erlangten Deweys Aufmerksamkeit. Die Philosophie sollte dem Geist der Wissenschaft 

folgen, nicht nur in ihrer Annäherung auf Probleme der Metaphysik und Epistemologie, 

sondern auch auf dem Gebiet der Ethik und Ästhetik. Wenn es nur einen Modus des Denkens 

gab, der auf alle Gebiete des Denkens konsequent angewandt werden konnte, so würde das 

schlüssigerweise auch eine politische Struktur erfordern, die dieselbe wissenschaftliche 

Denkweise erfüllt: die Demokratie. Dewey sah in der Demokratie die politische 

Manifestation der wissenschaftlichen Methode mit ihrer Zweckorientiertheit und 

Objektivität, Freiheit und Disziplin, individueller Spekulation und öffentlicher 

Verifikation. In seiner experimentalistischen Philosophie kamen Demokratie und 

Wissenschaft am nächsten an absolute Werte heran. Eine ausführlichere Diskussion über 

Deweys Demokratiebegriff bietet das folgende Kapitel, daher sei es mir erlaubt, dieses so 

wichtige Thema vorerst aufzuschieben. 

 

Das Ziel der Erziehung allgemein ist die Entwicklung eines reflektierenden, kreativen und 

verantwortungsvollen Denkens. Folglich hat für Dewey die ganze Konzeption von 

Wissenschaft, deren Methoden und Ziele direkte Relevanz für Erziehung im weiteren und 

engeren Sinn. Die wissenschaftliche Methode dient als direktes Modell für die Methodik auf 

jeder Stufe der Instruktion. In ihrer reinsten Form tritt sie in der Projektmethode auf, die 

vom Schülerbedürfnis ausgeht und später in Problemprojekten verfeinert wurde (Erstellen von 

Plänen oder Hypothesen - Überprüfen von Hypothesen auf der Suche nach einem 

zufriedenstellenden Abschluß des Projekts).48 

 

Aber Deweys Konzeption von quantifizierbarer Wissenschaft beeinflußt sein ganzes 

Denken in Bezug auf Erziehung. Sie dient als Modell für aktive und praxisorientierte 

Projekte, wo Hypothesen erprobt werden können. Sie definiert die Beziehung zwischen 

Freiheit und Disziplin, Gefühl und Kontrolle, Interesse und Bemühen. Und darüber hinaus 

bietet diese Konzeption eine Methode, um das Bildungsziel zu bestimmen, gleichermaßen 

auch die Beziehung zwischen Mittel und Ziel im Erziehungsprozeß.  

 
48cf. Dewey, John: How We Think, School and Society, The Child and the Curriculum and other essays. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

57 

Seine zentralen Ansichten sind am besten in seiner Philosophie der Wissenschaft nachzulesen, 

wo sein Glaube an deren Schlüsselrolle in der gesamten philosophischen Gedankenwelt zum 

Ausdruck kommt, indem er von der Anwendbarkeit auf eine große Bandbreite von 

praktischen Angelegenheiten verweist. 

 

Gerade was die Rechtmäßigkeit dieser "Anwendbarkeit" betrifft, so stellt schon Alfred 

Petzelt49 - ohne allerdings auf Dewey Bezug zu nehmen - die hier passende Frage, ob die 

Übertragung auf andere Gebiete so ohne weiters vertreten werden kann, wenn kein 

konstitutives Verhältnis nachgewiesen werden kann. Als Beispiel dieser Fragwürdigkeit führt 

er historische Aufgaben an, die in ihrer ausgesprochenen Einmaligkeit auftreten müssen, 

womit jede Anwendung - etwa auf die Gegenwart - sinnlos wird. Geschichte definiert sich 

durch den Blick aus der Gegenwart in die Vergangenheit, wenn man nun diese Beziehung 

umkehren und daraus eine Beziehung auf die Gegenwart herstellen wollte, wenn man 

Geschichtliches "anwendete", von der Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit des Historischen 

ganz abgesehen, müssen wir uns zuerst fragen, "was angewandt werden soll und worauf sich 

diese Anwendung richten könnte.......Daß man immer wieder Vergleiche aus der 

Vergangenheit auf die Gegenwart ziehen kann, daß Analogien möglich sind, besagt nichts 

weiter als die allgemeine Beziehbarkeit innerhalb des Gegenständlichen"50.  

 

Wenn dem  uneingeschränkt beizupflichten ist, drängt sich auch die Frage auf: Rechtfertigen 

Vergleiche und Analogien schon den besonderen Terminus der Anwendung? Der Terminus 

"Anwendung", daran kann kein Zweifel sein, ist auf das Verhältnis zwischen 

Naturwissenschaft und Mathematik einzuschränken, er findet sein Recht in 

wissenschaftstheoretischen Überlegungen. Daher warnt Petzelt davor, dies durchgängig für 

die Pädagogik zu übernehmen, weil damit nur methodische Eigenheiten verdunkelt werden. In 

der folgenden Diskussion über das Motiv der Anwendung soll dies verdeutlicht werden. 

 

Wird das Motiv der Anwendung als pädagogischer Begriff, der für alle Fächer gelten 

sollte, genommen, dann wird er formal, das heißt auch hier inhaltsgleichgültig. Was für die 

Wissenschaftstheorie gilt, das muß auch für die Theorie des Lehrgutes gelten. Pädagogik kann 

unter keinen Umständen irgendeine Isolierung ihrer Forderungen von der Struktur des 

Lehrgutes rechtfertigen. Unter pädagogischer Sicht, das bedeutet im grundsätzlichen Lehrer-

Schüler-Verhältnis gesehen, wiederholen sich hier die Probleme aller Wissenschaftstheorie. 

Keine Pädagogik ist in der Lage, auf eine Struktur des Lehrgutes zu verzichten. Am Ende soll 

der Schüler nicht bloß urteilen lernen, "sondern er soll im historischen Urteil, das er 

 
49Petzelt, Alfred :Grundzüge systematischer Pädagogik, 3. Aufl. Freiburg i. B. 1964,  S. 112-115. 
50Ebenda, S. 113. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

58 

produziert, die Eigenart der Geltung spüren, wie er im physikalischen Urteil den Eigenwert 

der Physik angesichts eines Naturgesetzes festzulegen lernt."51 

 

Petzelt fährt in der Folge fort: "Eine Nivellierung aller Unterschiede führt zu einer 

verflachenden Auffassung des Ganzen, was eine Gefahr für jede Pädagogik darstellt."52 . 

Daher wird der Weg zum Lehrgut als Methode spezifisch je nach Region, der das Lehrgut 

angehört. Die Methode darf niemals bloß formal sein, das heißt, man darf nie von einer 

Methode des Lehrenden sprechen, sondern von einer solchen, die das Lehrgut für Lehrer und 

Schüler verbindlich vorschreibt. Dieser Auffassung ist auch heute noch ein beträchtliches 

Maß an Aufmerksamkeit zu schenken, vielleicht sogar wieder vermehrt, und eine eingehende 

Reflexion über das Schlagwort "Der Weg ist das Ziel" ist damit geboten.  

 

Das heutige Selbstverständnis der Pädagogik ist schon an ihrer Sprache ablesbar. Das 

Lehren wird zur Steuerung kognitiver Prozesse beim Adressaten, aus Erziehung wird 

Sozialisation, die Person wird zum Rollenaggregat, Lehrerbildung wird 

Lehrerverhaltenstraining, Bildung wird Qualifizierung zur Lebensbewältigung. Aus dem 

Lernen des Schülers wird das Speichern von Informationen, die bei Gebrauch und möglicher 

Verwertung abgerufen werden.  

Erziehung wird zur Verhaltenssteuerung durch Konditionierungstechniken - oder anders 

ausgedrückt - durch Sozialisationsmechanismen.  

 

Erziehung zielt nicht mehr auf eigene Einsicht in das Gesollte und zugleich auch auf die 

daraus sich ergebende Verbindlichkeit, sondern eher zu Unselbständigkeit und Hilflosigkeit. 

Mit Marian Heitger können wir übereinstimmend eine steigende Bereitschaft und Neigung 

feststellen, uns fortwährend betreuen und beraten zu lassen, Selbständigkeit im Denken und 

Urteilen, Handeln und Verantworten ist nicht mehr gefragt.53 Dies mag wohl darauf 

zurückzuführen sein, daß Dewey von Einsicht (und Mitbestimmung) in Lernprozessen 

spricht, während Heitger die Einsicht in das Gesollte im Kant‘schen Sinne meint.  

 

Um die verschiedenen Absichten, die das Selbstverständnis der Pädagogik divergierend 

interpretieren, besser erkennen zu können, scheint mir Winfried BÖHMS Gegenüberstellung 

von Poeisis und theoretischer Praxis besonders geeignet zu sein. Das folgende Kapitel soll die 

unterschiedlichen Zugänge zu Erziehung deutlich machen. 

 

 

 
51Ebenda., S. 115. 
52Ebenda,  S. 115. 
53vgl. dazu. Heitger, Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs. ÖBV Wien 1983, S.147ff. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

59 

4.1.1 TECHNOLOGISCHE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT  

 VERSUS PRAKTISCHE  THEORIE DER ERZIEHUNG   

 

 

Zwei divergierende Modelle54 von Erziehung stehen einander gegenüber, zum einen das 

Modell einer Erziehung als Praxis, zum anderen das Modell einer Erziehung als Poiesis, 

und mit ihnen korrespondierend, eine Pädagogik als praktische Theorie der Erziehung und 

eine Erziehungswissenschaft als poietische Theorie (von Entwicklung und Sozialisation). Im 

einen Falle (dem Modell der Praxis) erscheint der Mensch als Werk seiner selbst - der (im 

Sinne von Aristoteles) nicht an ein Ende kommt, sondern sich durch verantwortliches, 

selbstbestimmtes und ideengeleitetes Handeln manifestiert. Damit ist ein Vollzug gemeint, 

den die Erziehung allenfalls anregen, ermuntern und unterstützen, nicht aber eigenmächtig 

bewerkstelligen kann. Im anderen Falle (dem Modell der Poiesis) erscheint der Mensch als 

das Werk der Erziehung - Werk hier verstanden als das Produkt eines professionellen und 

wissenschaftlich angeleiteten Einwirkens, oder in der Sprache des Industriezeitalters: als die 

Verarbeitung und Veredelung eines mehr oder weniger unbearbeiteten Rohstoffes - ein 

Produkt, das am Ende des Herstellungsprozesses dann auch abtaxiert und auf seine 

Verwendbarkeit (heute redet man dabei häufig von "Qualifikationen") hin abgeschätzt werden 

kann. 

 

Während im einen Fall der Erziehungsprozeß grundsätzlich als unabschließbar und einer 

strengen wissenschaftlich-rationalen Planung prinzipiell entzogen angesehen wird, gilt es im 

zweiten Fall, ihn nach technologischen (z.B.Mittel - Zweck) und ökonomischen (z.B. Input 

vs. Output) Denkmustern zu "stanzen"(vgl. Böhm, ibid.) und der rationalen Planung ebenso 

wie einer quantitativen Evaluierung zu unterwerfen. Und wenn sich aufgrund bestimmter 

sozio-ökonomischer Gegebenheiten die Erziehungsprodukte nicht mehr als ein für allemal 

fertige in ein sich dynamisch veränderndes Verwendungssystem (Gesellschaft, Arbeitsmarkt, 

etc.) nahtlos einfügen lassen, dann muß dieser Verfertigungsprozeß nur in die Länge gezogen 

und auf den gesamten Lebenslauf ausgedehnt werden. Daher begegnen wir neuerdings überall 

neuen Schlagwörtern, wie "lebenslanges Lernen" (lifelong learning) oder recurrent education, 

die keinerlei Widerspruch zulassen.  

 

Seit ARISTOTELES versteht man unter poiesis produktive gegenständliche Arbeit und unter 

praxis freies, verantwortliches, intersubjektiv orientiertes Handeln, nicht das meßbare 

Resultat ist entscheidend, sondern das Ergebnis wird nach seiner Absicht und Ausrichtung 

evaluiert bzw. "beurteilt". Mit der neuzeitlich-wissenschaftlichen Umformung der Theorie zu 

einem operationalen, d.h. anwendbaren Fachwissen ging gleichzeitig eine Umdeutung der 

 
54vgl. Böhm, Winfried: Theorie und Praxis. Königshausen & Neumann, Würzburg 1995, S. 70. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

60 

authentischen Praxis zu einer wissenschaftlich angeleiteten Poiesis einher. Kritiker dieser 

Operationalisierbarkeit wenden zurecht ein, daß nur das an Produkten orientierte Herstellen 

eine präzise und zuverlässige Anleitung und Überprüfüng durch ein technisch anwendbares 

know-how zuläßt. 

 

In der "Nikomachischen Ethik" von Aristoteles heißt es:" Bei dem, was Veränderung 

zuläßt, ist die Möglichkeit des Hervorbringens und die des Handelns zu unterscheiden."55 

Während poiesis dabei ein herstellendes Machen, das kunstvolle Hervorbringen und 

Verfertigen von Werken und die tüchtige Bewältigung von vergegenständlichten Aufgaben 

meint und somit ein Wissen nach Art der techne bezeichnet, bezieht sich praxis auf das 

verantwortliche, selbstbestimmte und ideengeleitete Handeln des Menschen, wie es sich 

vorzüglich im politischen Leben manifestiert. 

Das poietische Machen56 zielt stets auf ein Ergebnis, ein Werk - den hergestellten Gegenstand 

- und erhält Sinn und Wert erst von seinem Endprodukt her; demgegenüber trägt das 

praktische Handeln seinen Sinn und Wert immer schon in sich und erfüllt seinen Zweck allein 

schon dadurch, daß es als "etwas Gutes und Gerechtes tun" einfach geschieht, unabhängig 

davon, ob dem Handelnden tatsächlich auch gelingt, was er durch sein Tun erreichen wollte. 

Während beispielsweise eine Brücke zu bauen ein poietisches Machen darstellt, dessen Wert 

sich erst aus seinem Resultat - der gebauten Brücke, auf der man sicher eine Schlucht 

überqueren kann - ergibt, ist eine Gabe für die Hilfsbedürftigen, aus barmherziger 

Nächstenliebe gespendet, gut, selbst wenn sie aus irgendeinem Grunde denjenigen gar nicht 

erreicht, dem sie zugedacht war. 

 

BÖHM greift dann noch ein Beispiel aus der "Magna Moralia" auf, das einsichtig macht, daß 

ein Haus zu bauen einen Vorgang darstellt, der als ein Prozeß des herstellenden Machens 

einmal zu Ende kommen muß und in sich sinnlos wäre, wenn er endlos und ohne 

feststellbares und abgeschlossenes Ergebnis fortdauerte, dagegen ist das Flötespielen ein in 

sich sinnvolles Tun und hat sein "Ende" im Sinne des bezweckten Tuns eigentlich längst 

erreicht, noch bevor es endet. Aristoteles weist mit Nachdruck darauf hin, daß das 

menschliche Leben grundsätzlich Praxis, nicht Poiesis ist, insofern es seinen Wert in sich 

selbst trägt. Der Ursprung des sinnvollen Handelns liegt allemal im Menschen. Beim 

anthroplogischen Ansatz gibt es kein Handeln ohne Denken.  

 

Deweys Hauptvorwurf gegen die philosophische Tradition erinnert an FRANCIS BACON, 

den Promotor der modernen Naturwissenschaften, und richtet sich an ihre Fragestellungen, 

die sich von den konkreten Problemen des Lebensalltags abwandten. Deweys "Verdienst" ist 

 
55Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 1140a 2; vgl. dazu auch 1140b 3; ebenso Politik 1254a 6; Magna 

 Moralia 1197a 3ff.; Analytica posteriora 71b 21f. 
56vgl. Böhm, Winfried: Theorie und Praxis. Würzburg 1995, S..20ff. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

61 

es, die Bacon‘sche Revolution auf alle Bereiche auszudehnen und er gelangt damit zu einer 

totalen, d.h. Natur, Mensch und Gesellschaft erfassenden Technologie. 

 

Dewey bezeichnet die interesselose Schau des Ewigen und Unveränderlichen, die 

theoretische Wissenschaft des Aristoteles, als nutzlos, weil sie zur Lösung konkreter 

Alltagsprobleme nichts beiträgt, und er begeht dann den folgenschweren Fehler, die so 

wichtige Unterscheidung von Poiesis und Praxis, auf die Wert gelegt werden muß, nicht 

einmal zu erwähnen. Damit erscheint seine Kritik an Aristoteles bedenklich  und verfälscht. 

Beide Aktivitäten werden von Dewey unter dem Begriff der Praxis subsumiert. Dieser 

Transformation und ihrer ganzen Tragweite ist sich Dewey wohl bewußt, wenn er 

kommentiert:  

"Es bedeutet nichts Geringeres, als daß die Welt oder jedweder Teil von ihr, wie er sich 

zu einer gegebenen Zeit zeigt, einzig und allein als Material für Veränderung 

hingenommen und ergriffen wird." Wenig später heißt es an gleicher Stelle: 

"Veränderung wird zum Zeichen für neue Möglichkeiten und Ziele, die es zu erreichen 

gilt; sie wird zur Verheißung einer besseren Zukunft.... Da sich Veränderungen ohnehin 

überall vollziehen, liegt das große Geheimnis allein darin, genug über sie zu lernen, 

sodaß wir sie in den Griff bekommen und in die Richtung unserer Wünsche und 

Bedürfnisse lenken können. Bedingungen und Ereignisse sind weder dazu da, daß wir 

vor ihnen fliehen, noch dazu, daß wir uns passiv ihnen einfach fügen; sie wollen genützt 

und gelenkt sein. Sie sind entweder Hindernisse für unsere Ziele oder Mittel zu deren 

Erreichung."57 

 

Unser Wissen habe sich auf diese Veränderung zu richten und seinen Prüfstein darin zu 

finden, ob es gewisse Veränderungen bewerkstelligen könne oder nicht. Im Dewey‘schen 

Sinn bedeutet Wissen intelligent action, das operational und experimentell getestet werden 

muß. 

"Wenn Ideen, Meinungen, Konzepte, Begriffe, Theorien, Systeme, Instrumente für eine 

aktive Umgestaltung der gegebenen Umwelt und für die Beseitigung von bestimmten 

Schwierigkeiten und Hindernissen da sind, dann besteht der Test für ihre Gültigkeit und 

für ihren Wert darin, ob sie diese Aufgabe erfüllen. Wenn sie ihr Werk vollbringen, sind 

sie gültig, begründet, wertvoll, gut, wahr...... Was uns wahrlich führt und leitet, das ist 

wahr - die erwiesene Fähigkeit zu solcher Anleitung ist genau das, was wir Wahrheit 

nennen."58  

 

 
57Dewey, John: Reconstruction in Philosophy, Middle Works, vol. 12, Boston 1948 (2nd ed.), pp. 106 ff. 
58ibid., p. 156. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

62 

Dewey benennt hier zugleich präzise das Beurteilungskriterium für eine poietische Theorie 

der Erziehung, das William James in seinen Pragmatismus-Vorlesungen auf den Begriff 

gebracht hat, - ihren "cash-value", d.h. den Barwert, mit dem sie sich "praktisch" auszahlt 

(oder vielleicht besser: "poietisch").  

Deweys fanatische Begeisterung für die unerschöpflichen Fortschrittsmöglichkeiten von 

Wissenschaft und Technik führen zwangsweise zu einer umfassenden Kritik an der Ethik 

Kants, denn sittliches Handeln, das von Gesinnung geprägt ist, ist nicht meßbar. Deshalb 

bemühte er sich, eine der politisch-sozialen Wirklichkeit der modernen Demokratie 

entsprechende Ethik an ihre Stelle zu setzen. Die Anwendung der Methoden der modernen 

Wissenschaft sei der einzig fruchtbare Weg, der uns zu tauglichen Lösungen für die uns 

bedrängenden alltäglichen Lebensprobleme führen kann. Dazu gehören auch die Probleme der 

Erziehung. Für Dewey gibt es nur einen einzigen zuverlässigen Zugangsweg zur Wahrheit, 

nämlich den "Weg geduldiger und kooperativer Forschungsarbeit mittels Beobachtung, 

Experiment, Protokoll und kontrollierter Reflexion."59 

 

Die operationale Theorie der Erziehung, die Dewey propagiert, beschränkt ihr Blickfeld 

auf zwei Sektoren, auf die genetische Entwicklung des Individuums einerseits und auf die 

umweltbedingte Sozialisation andererseits. Das Interesse am biologisch-psychischen 

Reifungsprozeß wertet die Psychologie auf, das Interesse an gesellschaftlichen Variablen, die 

die Merkmale eines gegebenen Individuums bestimmen, steigert den Wert der Soziologie. 

Bald erlangen diese ehemaligen "Hilfswissenschaften" der Pädagogik einen pragmatischen 

Vorsprung und damit mehr Ansehen. Die prinzipiell antimetaphysische Auffassung vom 

Menschen wird durch eine sozio-psychologische Perspektive ersetzt. Winfried Böhm 

versucht die Erziehung in zwei Varianten aufzugliedern: eine, die den Schwerpunkt auf die 

natürliche Entwicklung des Individuums legt und nennt diese naturoptimistisch-

gesellschaftskritische Variante, und die andere die naturpessimistisch-gesellschaftsaffirmative 

Variante, die den Akzent auf die Vergesellschaftung des Menschen legt. Steht für das eine 

Denkgebäude repräsentativ Jean Jaques Rousseau, so steht für die zweite Variante 

stellvertretend Emile Durkheim .60 

 

Karl-Otto APEL hat mit Recht darauf hingewiesen, daß jede sozialtechnologische (analog läßt 

sich hinzufügen: auch jede erziehungstechnologische) Vorstellung ihre ideale Voraussetzung 

nicht im Modell einer "offenen Gesellschaft" mündig handelnder Bürger habe, sondern eher 

"in einer Gesellschaft, die - aufgrund stabiler, quasi-archaischer Herrschaftsstrukturen - in 

Informierte und Nichtinformierte, Manipulierende und Manipulierte, Subjekte und Objekte 

der Wissenschaft und Technologie zerfällt." 61 

 
59Dewey, John: A Common Faith (1934), New Haven 1976, p..32. 
60vgl. Böhm, Winfried: a.a.O., S. 78-97. 
61Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie. Bd. 1, Neuwied 1973, S.14. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

63 

Das heißt im konkreten, daß die Freiheit des Individuums weiter eingeschränkt wurde und 

eigentlich das Gegenteil von dem eingetreten ist, was ursprünglich beabsichtigt wurde. 

 

Der Glaube an die Machbarkeit des Menschen führt zu einem geschickten Arrangement der 

Umwelt, durch Sozialtechniken von der Verhaltenslehre bis zur Gruppendynamik, von der 

Psychoanalyse bis zur Konditionierung nach PAWLOW oder SKINNER wird der Mensch 

steuerbar. Die anthropologische Position von der Determination des Menschen durch seine 

Umwelt ist im Behaviorismus und neo-marxistischen Materialismus dieselbe. Diese 

Einschätzung wird auch in Heitgers Vergleich, wo er zwischen den SKINNER‘schen Ratten 

und den PAWLOW‘schen Hunden bestenfalls einen regionalen Unterschied entdeckt, 

unmißverständlich zum Ausdruck gebracht.  

 

Neuzeitliche Wissenschaft, so lautet die These, dürfe nur noch solche Aussagen zulassen, die 

intersubjektiv prüfbar seien, woraus die Forderung nach einem wertfreien 

Wissenschaftsverständnis mit Verzicht auf Norm- und Wertfragen abgeleitet wird. Die 

curricularen Strategien der Achtzigerjahre im deutschen Sprachraum (entsprechend der 

amerikanischen Einschätzung der Sechziger- und Siebzigerjahre) forderten Praxisbezug und 

Wirklichkeitsnähe auf dringlichste Art und Weise ein, sodaß der dogmatische Ansatz die 

geforderte Wertfreiheit wieder in Frage stellt. 

 

Die Vorstellung der Pädagogik als einer Theorie und Praxis im Sinne eines neuen 

Sozialdarwinismus fügt sich zwar in das Bild des technischen Zeitalters, in dem Vernunft auf 

rationell geplantes Zweck-Mittel-Denken festgelegt scheint.  

"Dabei übersieht sie jedoch den grundsätzlich anderen Charakter des Subjektseins, 

der Personalität mit dem Recht und der Verpflichtung, gemäß Einsicht und 

Verbindlichkeit über sich selbst zu verfügen. Andernfalls ist der Mensch nicht mehr 

Subjekt möglicher Gegenstände, sondern er wird selbst zum Gegenstand der 

Bearbeitung; damit wird der Begriff der Bildung im Sinne personaler Selbstentfaltung, 

selbständiger Urteilsfähigkeit und Verantwortungsbereitschaft aufgelöst."62 

 

Daher muß Lehren auf Konditionierungsmechanismen verzichten, weil es um Ermöglichung 

von Wissen im Sinne eigenen Für-wahr-Haltens geht, weil es an das Argumentieren 

gebunden ist.  Argumente sind aber Ausdruck der Bindung des Denkens, wo nicht willkürlich 

Worte und Meinungen hin- und hergeschoben werden können; damit ist auch die 

grundsätzliche Logosbindung des Denkens und Handelns gemeint. 

 
62Heitger, Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs. ÖBV. Wien 1983, S.131. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

64 

4.2 DEMOKRATIE UND BILDUNG  

ˆ 

DEWEYS DEMOKRATIEBEGRIFF 

 

Das Thema "Demokratie und Bildung" taucht schon in der griechischen Mythologie zum 

ersten Mal auf, als Protagoras (Platonische Dialoge) von der Entstehung städtischer 

Gemeinschaften beziehungsweise Staaten berichtet. Prometheus und Epimetheus sollen mit 

leeren Händen zu den Menschen gekommen sein, nachdem sie alle Gaben den anderen Wesen 

überlassen hatten.  In ihrer Not stahlen die Menschen von Hephaistos das Feuer und Athena 

die Künste und Wissenschaften. Aufgrund dessen hätten diese Handwerkskunst betrieben, 

Handel getrieben und sich in Städten zusammengeschlossen. Da sie aber die Staatskunst nicht 

besaßen, hätten sie einander unrecht getan und schließlich einander umgebracht. Deshalb habe 

Zeus den Hermes zu den Menschen geschickt, um ihnen "sittliche Scheu und Rechtsordnung" 

zu bringen, damit diese den Städten Ordnung und Eintracht stiftende Bande geben möchten. 

Auf die Frage an Zeus, an wen er Recht und Scheu verteilen solle (die Künste waren zuvor 

ungleich verteilt worden), antwortete Zeus: "An alle, und alle sollen daran teilhaben." Mit 

diesem Hinweis auf die griechische Mythologie artikuliert Marian HEITGER, daß dieses 

Thema schon am Beginn abendländischen Philosophierens ausdrücklich angesprochen wird.63  

 

Schon PLATO hielt Bildung für eine soziale Angelegenheit zum Zweck der Schaffung und 

Aufrechterhaltung der höchstmöglichen Gesellschaftsform. Aus heutiger Sicht scheint es 

allerdings bedenklich, Individuen für die Ziele der Gesellschaft zu opfern und Bildung nur 

einer kleinen Gruppe von Menschen zukommen zu lassen. Dagegen haben wir uns aber daran 

gewöhnt, ROUSSEAUS Wertschätzung der Bedürfnisse des Individuums besonders 

hervorzuheben, wohl mit gutem Recht, obwohl wir aus Emile herzlich wenig darüber 

erfahren, wie eine solche Erziehung ausschauen sollte.  

Democracy and Education kann im selben Atemzug erwähnt werden wie Platos Athenaion 

Politea  und Rousseau's Emile. Aber Dewey war viel mehr mit den sozialen Auswirkungen 

als mit Details einer Curriculumplanung beschäftigt, obwohl sich die Operationalisierbarkeit 

der wissenschaftlichen Methode, die er immer predigte,  besonders stark dort auswirken 

sollte. 

 

So gilt Deweys Democracy and Education 1916 heute auch als Klassiker in der 

Bildungsphilosophie und in den ihr verwandten Wissensgebieten, wie Sozial- und Morallehre, 

genauso wie in der politischen Bildung seit 1945. Dies soll aber nicht darüber 

hinwegtäuschen, daß Dewey eine klare Antwort auf die Kernfrage schuldig blieb, wie denn 

 
63vgl. Heitger Marian: a.a.O.,  S.169. 

 

 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

65 

Schule in die Gesellschaft integriert werden soll, damit der Berufsausbildung jene Wichtigkeit 

zukommt, die er ihr zuschreiben wollte. Für Sidney HOOK, seinen langjährigen Freund und 

Dissertanten, blieb diese Frage genauso unbeantwortet wie auch für Kerschensteiner, den 

deutschen Reformpädagogen, der in einem heftigen Diskurs mit Dewey das duale 

Bildungssystem propagierte und in den USA anfänglich auch auf sehr viel Resonanz stieß, 

besonders in deutschstämmigen Gebieten, wie Michigan, Illinois etc.  

Trotzdem wurde Democracy and Education ein durchschlagender Erfolg, bald in zwölf 

Sprachen übersetzt, und dieses Standardwerk blieb Deweys Stolz bis an sein Lebensende 

(möglicherweise des "cash-values" wegen).  

 

Bevor ich mich aber einer kritischen Evaluation des Themas widme, scheint es mir sinnvoll,  

von Deweys Überzeugungen betreffend "Demokratie" in Zusammenhang mit "Bildung" eine 

Zusammenfassung zu geben: 

 

1. Demokratie ist für Dewey primär keine Regierungs-, sondern eine Lebensform und 

bietet ein erfülltes, nicht entfremdetes Leben. Menschliches Leben ist für ihn nicht Mittel 

zum Zweck, sondern Selbstzweck. Wenn er von einer intrinsic quality des Menschen spricht, 

bleibt er in diesem Punkt der klassischen Tradition eines Kant und Schiller verbunden, indem 

er diese Einmaligkeit und Unersetzbarkeit der menschlichen Person von der christlichen 

Tradition übernimmt und zugleich auf den sinnvoll gelebten Augenblick zuspitzt. Ausgehend 

von dieser Prämisse erscheint ihm nicht nur der Sklave oder der für den Profit anderer 

ausgebeutete Fließbandarbeiter als Werkzeug mißbraucht, sondern auch der fremdgesteuerte, 

freudlose Lernprozeß des Schülers prinzipiell als undemokratisch.64  

 

2. Dewey erachtet jeden Augenblick des kindlichen Lebens als in sich wertvoll, 

einmalig und unersetzlich, daher darf er nicht einfach als Mittel, Schritt oder Weg zu einem 

künftigen Ziel, und seien es die selbst gewünschte Zensur oder die eigene Karriere, 

verzweckt werden. Erziehung hat daher für ihn keinen Zweck außerhalb ihrer selbst: sie ist 

selbst Ziel, ist Selbstzweck. Sein oberstes Gebot "improvement of the quality of experience" 

macht er zum Wertmaßstab für die Beurteilung nicht nur der Schule, sondern jeglicher 

menschlichen Interaktion und Institution, auch der politischen, wirtschaftlichen, religiösen 

oder juristischen.65 

 
64cf..Dewey, John: Democracy and Education. Macmillan. New York 1916, p. 295. 
65cf. ibid. pp 7-11. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

66 

3. Damit wird für ihn Demokratie zu einer Betrachtung der Gesellschaft unter 

pädagogischem Gesichtspunkt. Die wichtigste Konsequenz daraus ist für ihn eine 

Humanisierung der Arbeitswelt. Seine Kritik gilt daher der anti-erzieherischen Wirkung der 

modernen Arbeitswelt, die sich beispielweise durch Konkurrenz statt durch Kooperation 

"auszeichnet". Sein Ziel ist es, die profitorientierte Entfremdung am Fließband 

schrittweise zu verwandeln in jene "sinnerfüllte selbstbestimmte Arbeit, welche als Berufung 

die Trennung von Mitteln und Zwecken auflöst."66 

Auf diese Art sollen Strukturen des Kapitalismus durch solche eines "sozialen" 

Humanismus ersetzt werden. 

 

4. Dieser soziale Humanismus wurzelt in der verantwortlichen Selbst- und 

Mitbestimmung des Einzelnen. Im Unterschied zur gesellschaftskritisch-marxistischen 

Sichtweise, die nicht bereit ist, die Zerstörung der Humanität am Arbeitsplatz als 

Sachnotwendigkeit des technischen Fortschritts zu sehen, sie stattdessen als Auswirkung von 

Profitinteressen, d.h. ökonomischen Herrschaftsverhältnissen interpretiert, akzeptiert Dewey 

diese Tatsache als unvermeidbare Folge maschineller oder automatisierter 

Produktionsverfahren. Das verantwortliche Selbst- und Mitbestimmen nennt er andernorts 

"Emanzipation der Vernunft", auf die Schule bezogen "intellektuelle Verantwortung" 

für den eigenen Lernprozeß. Der Schüler ist also in die Auswahl von Zielen, 

Unterrichtsmaterialien und Lernwegen eingebunden.  

  

5. Darüber hinaus lehnt Dewey den psychischen Dualismus der Unterdrückung von 

Trieben durch Moral bzw. Gewissen (Über-Ich) als  Auswirkung des politischen Dualismus 

von Herrschenden und Beherrschten ab. Im Gegenteil, er fordert die Integration unterdrückter 

Bedürfnisse im Engagement für selbstbejahte sozialorientierte Projekte - nicht nur in der 

Schule. "Diese innerpsychische Demokratie entspricht der zwischenmenschlichen in einer 

Projektgruppe, aber auch derjenigen der gesamtgesellschaftlichen Struktur und dem 

Verfahren ihrer Verwirklichung"67. 

 

6  Gegenüber dem bestehenden Dualismus von ausführenden Körpern und anweisenden 

Köpfen in der Industrie erstrebt Dewey ein "System kooperativer Industriekontrolle" der 

arbeitenden Menschen selbst, das Mitbestimmung über die eigenen Produkte anstrebt, 

wodurch die gewünschte Verbesserung der Lebensqualität der Produzenten, d.h. der Arbeiter 

erreicht werden soll. Davon erwartet er sich eine enorme Freisetzung des Geistes durch die 

Möglichkeiten zu Initiative und Verantwortung. Dewey will  nicht die von anderen geplante, 

sondern die sich kontinuierlich selbst "planende Gesellschaft".  

 
66 Bohnsack, Fritz: Klassiker der Pädagogik., München 1991, überarb. Aufl., Hrsg. Hans Scheuerl, S 89. 
67 Ebenda,  S 89. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

67 

Was Demokratie konkret ist, muß immer neu experimentierend herausgefunden und 

realisiert werden. Seiner Ansicht nach gibt Demokratie einen Rahmen her, dessen Inhalte 

immer wieder erkämpft werden müssen. 

 

7. Deweys demokratischer Sozialismus resultiert aus der Einsicht, daß der 

frühbürgerliche Wirtschaftsliberalismus, einst als Mittel der Befreiung aus Feudalherrschaft 

sinnvoll, sich inzwischen zum Mittel der Unfreiheit, der Ausbeutung der Massen verengt 

habe. Die Verwirklichung der alten Ziele des Liberalismus verlangt daher nach Deweys 

Ansicht in unserem Jahrhundert nach einem Wandel seiner Mittel, der - etwa durch 

Verstaatlichung - die ökonomische Kontrolle denen aus der Hand nimmt, die sie für 

persönliche Interessen mißbrauchen. Das heißt, Dewey hebt das Dogma von der 

Verbundenheit wirtschaftlicher und geistig-kultureller Freiheit, das Dogma der 

Unvereinbarkeit von ökonomischer Reglementierung und individueller Freiheit auf, 

weil ihm diese Freiheit in unserer Zeit nur durch jene Reglementierung realisierbar erscheint. 

 

Die jüngsten Entwicklungen auf dem Weltmarkt, man denke in diesem Zusammenhang vor 

allem an die Globalisierungsfolgen, wie Arbeitsplatzunsicherheit und Infragestellung 

"erworbener" Sozialleistungen, haben staatliche Reglementierungen der Wirtschaft wiederum 

zum höchst kontroversiellen Thema gemacht, und die unterschiedlichen Einschätzungen 

belegen deren gegensätzliche ideologische Zuordnung beziehungsweise unterschiedliche 

anthropologische Sichtweisen.   

 

 

DISKUSSION ZUM BEGRIFF "DEMOKRATIE"  

 

Demokratie als Mitbestimmung aller wird als die beste Möglichkeit zur Verhinderung von 

Tyrannei, Despotie und Diktatur angesehen. Die letzten fünfzig Jahre scheinen das zu 

belegen, wenn auch die jüngsten  Entwicklungen auf dem Balkan manche Zweifel 

aufkommen lassen, oder wenn wir uns auch an die Dreißigerjahre erinnern, als  die 

allgemeine Unzufriedenheit der Bevölkerung durch ausufernde Arbeitslosigkeit und die sich 

rapid verschlechternden sozio-ökonomischen Bedingungen dermaßen zunahm, daß der Weg 

zur Macht für Totalitarismen (Deutschland, Italien, Spanien, UdSSR) selbst mit Hilfe 

demokratischer Entscheidungsprozesse geebnet  wurde. 

 

Wenn Mitbestimmung also nicht zur Farce werden soll, dann bedarf es der Urteilsfähigkeit 

des mündigen Bürgers. Der Bürger muß wissen, worüber abgestimmt wird, er muß 

informiert sein über Zusammenhänge und Folgen, daher ist Mitbestimmung gebunden an 

sachbezogene Argumentation. Ich bin mir sicher, daß Dewey das genau so sah. Seine 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

68 

Überbetonung der Methode, also der Mittel, kann aber in der Praxis leicht dazu führen, daß 

die in den Entscheidungsprozeß eingebundene Gruppe sich von der Auswahl der Mittel leiten 

läßt. Wenn aber die Mittel, (der Weg) die Absicht verschleiern, - beziehungsweise den Blick 

für das eigentliche Ziel verstellen -, wenn also der Erfolg an der Trickkiste der Mittel 

gemessen wird, dann erübrigt sich die Frage: Wozu? Eine rein poietische Erziehung, eine 

solche, die sich also nur auf Hantieren mit/an neuen Mitteln ausgerichtet ist, muß kritisch 

hinterfragt werden und kann als eine "amputierte" Pädagogik bezeichnet werden. Ein Werten 

und Orientieren kann beim pädagogischen Vollzug nicht ausbleiben. Ein Urteil, das sich aber 

auf den Zeitgeist beruft, das sich nicht der argumentativen Auseinandersetzung stellt, ist für 

die demokratische Mitbestimmung belanglos, beziehungsweise als Vorurteil wertlos.  

 

HEITGER68 erinnert in diesem Zusammenhang an "panem et circenses" im spätrömischen 

Reich, womit das Volk zu demokratischen Mehrheitsentscheidungen animiert wurde, 

neuerdings könnte der Begriff "tittitainment" verwendet werden, eine Wortverschmelzung aus 

"tits" und "entertainment", die ich der "Globalisierungsfalle"69 von Martin/Schumann 

entnehme. Angeblich wurde dieser Begriff erstmals von Präsident Carters Sicherheitsberater  

verwendet. Solange die Grundbedürfnisse der Bevölkerung gestillt werden können, ist mit 

keinem Umsturz zu rechnen. 

 

Die Machbarkeit der Bildung zur Demokratie widerspricht der Idee der Demokratie, denn, 

so erinnert HEITGER in der Folge, -" Bildung als Werk seiner selbst - wie PESTALOZZI 

formuliert - ergibt sich aus Anerkennung des Menschen als Subjekt, als 'Eigner seiner selbst', 

wie es KANT formuliert und für die Idee der Demokratie postuliert."70 Dies bedeutet, daß die 

Gesellschaft darauf angewiesen ist, daß sich die einzelnen Individuen selbst sittliches Handeln 

abverlangen. 

Wenn Dewey von der intrinsic quality des Menschen spricht, also von der intrinsischen 

Motivation, d.h. von der Freude am gegenwärtigen Lernvorgang als Selbstzweck, dann steht 

das sicher im Gegensatz zur extrinsischen Belohnung durch Konsummittel, wie sie unsere 

Gesellschaft weitgehend bestimmt. Die materielle Steigerung des Lebensstandards wird bei 

Arbeitern allemal höher bewertet als etwa eine Bildungsreform. Beim Kind in der Schule 

wirkt das Lob des Lehrers und die Anerkennung der Leistung durch seine Eltern sicherlich 

mehr als die intrinsische Motivation, besonders dann, wenn der Endzweck diffus bleibt oder 

gar gleichgültig wird.  

 

 
68vgl. Heitger Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs.  S. 168ff. 
69Martin, Hans-Peter/ Schumann, Harald: Die Globalisierungsfalle. Der Angriff auf Demokratie und 

 Wohlstand, Rowohlt Hamburg 1996. 
70Heitger, Marian: Ebenda,  S.171. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

69 

Eine instrumentalisierte Pädagogik, die Dewey maßgeblich mitbestimmt und 

mitverantwortet hat, bedeutet also immer einen Verlust der Absicht auf Bildung als 

Mündigkeit des autonomen Bürgers, auch wenn neuerdings der Begriff der Autonomie 

stark strapaziert wird. 

 

Zur Humanisierung der Arbeitswelt fällt eher auf, daß trotz ähnlicher Zustände wie schon 

in den Dreißigerjahren niemand verallgemeinernd behaupten kann, daß sich die Qualität der 

Jobs und die Arbeitsbedingungen verbessert hätten. Über "Qualität" läßt sich streiten, je nach 

dem wie die zunehmende Technologisierung eingeschätzt wird. Jedenfalls ist das Individuum 

mehr denn je den Kräften der freien Marktwirtschaft in unseren Demokratien ausgesetzt, dort 

wo der soziale Humanismus über einige Jahrzehnte Früchte trug, zuerst in den USA, dann in 

Europa, dort sind nun alle Regierungen eifrigst damit beschäftigt, umzustrukturieren, um im 

Globalisierungswettstreit nicht gänzlich auf die Verliererstraße zu geraten. Mehr denn je wird 

uns bewußt, daß die soziale Revolution nur auf Kosten der Dritten Welt möglich war. 

 

Das Problem der planmäßigen Erprobung offener und öffentlicher Formen des 

Widerstandes (irritation) gegen unnötige Herrschaft innerhalb der Schule war immer eine 

umstrittene Frage, auch in der pädagogischen Theorie. Berechtigt ist auch die Frage, ob nicht 

gegenläufige Prozesse in einer Reformschule ablaufen, die autoritäre Abhängigkeiten der 

Schüler eher bestätigen würden. Schlüssige Ergebnisse fehlen auch dort. 

 

Abschließend wäre noch darauf hinzuweisen, daß die Startbedingungen für Modellschulen 

mit geringer Schülerzahl und hochmotivierter Eltern- und Schülerschaft schon aus 

finanziellen Gründen nicht auf die Regelschule übertragbar sind und trotz der erwähnten 

vorteilhaften Voraussetzungen der durchschlagende Erfolg ausblieb. 

Wenn die Gesellschaft mehr Demokratie und Menschlichkeit an den Schulen will, muß sie 

allerdings die Rahmenbedingungen dafür schaffen, aber Einsparungen an Lehrmitteln und das 

Schaffen größerer Klassen bei gleichzeitiger Forderung nach verstärkter Anwendung "neuer" 

Lern- und Lehrmethoden ist widersinnig. Bei der Bildung, dem höchsten Gut für die Zukunft 

der Gesellschaft, zu sparen hat sich noch nie gelohnt. 

 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

70 

4.2.1 DEWEY‘SCHE ASPEKTE FÜR DEMOKRATISCHE LERNPROZESSE IN DER 

 SCHULE (vergleiche dazu 3.3 Deweys Bildungsphilosophie) 

 

A Deweys Gleichsetzung von Demokratie und erfülltem Leben bedeutet eine  

Veränderung von Schule zunächst ganz einfach in Richtung einer Beschäftigung, die Spaß 

macht, und zwar ohne sugarcoating, sondern um Verständnis und Bejahung beim Lernenden 

bemüht. Vor der Mündigkeit des Schülers hat sich jeder methodische Schritt und jede 

pädagogische Maßnahme zu legitimieren. Der Lehrer schafft eine Lernumwelt aus 

Materialien und Werkstätten, Bibliothek und Schulgarten, Schulgemeinschaft und 

Exkursionen, in der Kinder experimentierend die Realität und sich selbst entdecken und 

Kooperation lernen."71 

 

B Weiters fordert er In Democracy and Education größere Individualisierung und 

Sozialisierung, um die Freude am Unterricht zu steigern. Schüler sollen außerdem von 

Objekten zu Subjekten des Lernprozesses werden, was Einsicht wie Mitbestimmung 

voraussetzt. Dewey orientiert schulische Lernprozesse an außerschulischen und behauptet in 

Schools of Tomorrow 1915, daß schulisches Lernen vom Kind als überflüssige oder 

widerwärtige Last erlebt wird, weil die unmittelbare Notwendigkeit verloren gegangen ist.  

 

C Das strukturierende Prinzip der Projektarbeit von der Wahl der Ziele über das 

Erstellen von Arbeitsplänen und die Materialfindung bis zu deren Beurteilung und zur 

Erprobung von Lösungen ist durchgängig von demokratischen Entscheidungsprozessen 

bestimmt. 

Für den Pragmatiker Dewey wird Denken nur durch Probleme ausgelöst, die Auswahl der 

Mittel zur Erreichung eines Ziels wird wiederum den Schülern einsichtig gemacht. Durch die 

Mitbestimmung erwartet er ein Verschwinden der Appetitlosigkeit der Lernenden und der 

passiven Rezeption, gleichzeitig eine Steigerung der Konzentration und Aufmerksamkeit. 

 

D Die Schule soll weiters die Selbstbestimmung wecken und das demokratische 

Mitbestimmen fördern, die Mitbestimmung betrifft auch die Aufgabenverteilung und Wahl 

des Leiters in der Arbeitsgruppe, das Prozeßergebnis wird jeweils zu Beginn einer neuen 

Arbeitsperiode kritisch hinterfragt. 

 

Aufgrund der Eigenverantwortung eines jeden einzelnen für das Gelingen des Projekts 

fordern die Schüler von sich aus tägliche Hausaufgaben und freiwillige Weiterarbeit nach 

 
71Bohnsack, Fritz: a.a.O.,  S. 121. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

71 

Unterrichtsschluß. Zur Disziplin kommentiert Dewey: "Es war Disziplin in der Schule. Es war 

Selbstdisziplin; sie resultierte in Selbst-Kontrolle."72  

 
72Dewey, John: Lectures in Philosophy of Education:1899, New York, Random House, 1966 (zit.1899), p.184. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

72 

DISKUSSION DES DEMOKRATIEBEGRIFFS IN DER  "VOCATIONAL  EDUCATION" 

 

Exemplarisch scheint mir die berufsorientierte Welt, z.B. die des Münchner 

Reformpädagogen KERSCHENSTEINER, besonders geeignet zu sein, um die verschiedenen 

Auffassungen des Demokratiebegriffs in der alten und neuen Welt zu erörtern. Als spiritus 

rector der "Fortbildungsschule" zog er aber andere Schlußfolgerungen, obwohl er ein 

Verehrer John Deweys war. 

 

Michael KNOLL weis^^^^t in seinem interessanten Artikel über die Berufsbildungsdebatte in 

den USA in den Jahren 1910-1917 auf Deweys Kritik an Kerschensteiners Bildungstheorie 

hin, der es als Aufgabe des Staates sah, für die berufliche Bildung seiner Bürger zu sorgen. 

Dewey hingegen wollte in der "common school", aus der dann die "High School" hervorging, 

vor allem die Förderung der Allgemeinbildung verankert sehen, denn für die spezielle 

berufliche Bildung seien nicht Staat und Gemeinde, sondern Industrie und Wirtschaft 

verantwortlich.73 

 

In den Jahren 1918-28 stieg der Besuch an den Fortbildungsschulen in den USA, wo 

mindestens 5 Unterrichtsstunden pro Woche in beruflichen und allgemeinen Fächern 

angeboten wurden, auf über 400 000 vierzehn- bis sechzehnjährige Schüler an. Somit erfreute 

sich Kerschensteiner zu Beginn des Jahrhunderts in den Vereinigten Staaten, vor allem im 

Mittelwesten (z.B. Chicago und Michigan), eines Einflusses, wie ihn seit Pestalozzi, Fröbel 

und Herbart kein deutschsprachiger Pädagoge mehr ausgeübt hatte.......Dewey mußte fast 

fünfzig Jahre warten, ehe er in Deutschland eine vergleichbare Stellung erringen konnte.74 

 

Für Dewey war das deutsche Fortbildungsmodell zutiefst konservativ und undemokratisch, 

weil es die Vitalisierung des allgemeinbildenden Unterrichts verhindere. Seine 

"Allgemeinbildung neuer Art" gehe von den Lebensberufen des Menschen aus, die 

Probleme des industriellen und sozialen Lebens seien zudem der Stoff, der die Kinder 

unmittelbar betreffe und daher am meisten interessiere.  

 

In Gary, Indiana, begrüßte er das Projekt, wo der dortige Schulleiter anstelle der traditionellen 

Schulfächer die sozialen Tätigkeiten des Menschen zum Ausgangspunkt des Unterrichts 

machte. In der "School of Tomorrow" ging es primär um das Verstehen der gesellschaftlichen 

und wissenschaftlichen Zusammenhänge, die den Berufen zugrunde lagen. Die Schüler 

wurden als "Helfer" den jeweiligen Tischlern, Elektrikern usw. der "embryonic society" 

zugeordnet. 

 
73vgl.Knoll, Michael, in: Dewey versus Kerschensteiner. In:Pädagogische Rundschau 1993, S 131-45. 
74vgl. Knoll, Michael, a.a.O. und Robert A. Wegner: Dewey's Ideas in Germany. The Intellectual Response, 

   1901-33. Diss., University of Wisconsin, Madison 1978, S. 266 ff. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

73 

 

Durch das System der "dualen Kontrolle" der Münchner Fortbildungsschule hatte, laut 

Dewey, die Industrie zuviel Einfluß auf die Gestaltung der Lehrpläne "und dient unbewußt 

oder bewußt dazu, die Interessen der Arbeitgeberklasse zu fördern."75 

 

Im selben Aufsatz wirft er KERSCHENSTEINER die Anpassung des Schülers an die 

kapitalistische Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung vor. Im Folgeband fordert er sogar 

dazu auf, Widerstand zu leisten und sich für eine Art der beruflichen Bildung einzusetzen, die 

das bestehende System zuerst verändert und schließlich transformiert.76 

 

War für Kerschensteiner Dewey ein Idealist, dessen Erziehungsideen "theoretisch 

einwandfrei, praktisch kaum durchführbar" schienen, weil sie die Verschiedenheit der 

Menschen und die Ungleichheit der sozialen und wirtschaftlichen Bedingungen außer acht 

ließen, so gehörte Kerschensteiner für Dewey zu den "Dualisten", die in der Tradition von 

Kant standen und eine Philosophie der zwei Reiche und eine Pädagogik der zwei Klassen 

vertraten, ohne zu erkennen, daß sie damit den Frieden gefährdeten und die Ideale der 

Demokratie und Freiheit verrieten. Dieser Kampf Deweys gegen den "Dualismus" und der 

damit verbundene Vorwurf an Deutschland, den Frieden zu gefährden, ist in "Our 

Educational Ideal in War time" (1916) nachzulesen und wurde von M. Knoll in "John Dewey 

und die Projektmethode" (1992)77 eindrucksvoll rezipiert. Darüber hinaus findet diese 

Diskussion breiteren Raum im nächsten Kapitel, das sich ausführlicher mit Deweys Ethik 

auseinandersetzt. 

 

Als dann Ende der zwanziger Jahre die große Wirtschaftskrise und Arbeitslosigkeit 

einsetzte, da stieg die Nachfrage nach allgemeiner Bildung weiter an. Immer mehr der 

Jugendlichen schrieben sich an den High-Schools ein, nicht zuletzt deshalb, weil die 

Schulpflicht sowieso auf sechzehn hinaufgesetzt worden war und arbeitslose Jugendliche 

mindestens zwanzig Stunden zur Schule gehen mußten. Die wirtschaftliche Entwicklung kam, 

wie Knoll überzeugend recherchiert hat, dem Dewey'schen Modell entgegen. Die Highschool 

von heute entspricht mit ihren drei Zweigen und den "vocational subjects" (Einübung 

technischer Fertigkeiten) zwar nicht ganz dem, was Dewey im Sinne hatte, doch angesichts 

des niedrigen Leistungsniveaus und der hohen "drop-out" Quote denken heute namhafte 

Pädagogen laut über Konzepte nach, die dem Konzept Kerschensteiners nahekommen. Es 

wird offen über die Möglichkeit diskutiert, wie auch in anderen Industriestaaten, parallel 

zum Schulunterricht eine Lehre ab der zehnten Klasse anzubieten. 
 

75Dewey, John: Some Dangers in the Present Movement for Industrial Education, MW. Vol. 8, p. 412. 
76Dewey,John: Some Dangers in the Present Movement for Industrial Education, The Middle Works.Vol. 7, 

         Carbondale, 1985., S. 100. 
77vgl. Knoll , Michael: John Dewey und die Projektmethode. Zur Aufklärung eines Mißverständnisses.. In: 

       Bildung und Erziehung 45 (1992), S.99 ff. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

74 

 

Der pädagogische Optimismus, mit pädagogischen Mitteln den "neuen Menschen" und die 

"neue Gesellschaft" verwirklichen zu können, ist durch den Gang der Geschichte widerlegt 

worden. Am Ende dieses Jahrhunderts scheinen ähnliche sozioökonomische Voraussetzungen 

wie in den Dreißigerjahren zu herrschen, Vergleiche mit der Stimmungslage am 'fin de siecle' 

sind angebracht, aber die weltweite Deregulierung des Kapitalmarkts und die 

Globalisierung lassen keine großen Hoffnungen aufkommen, die Reformpädagogik könnte 

den Weg aus dem Dilemma weisen. Im Gegenteil, Neil POSTMANS jüngst erschienene 

kulturkritische Erzählung zum Bildungsnotstand "Keine Götter mehr" ist ein flammender 

Appell, das Schulproblem etwas von den Mitteln weg zum Zweck, zum Sinn zu 

verschieben. Fast beschwörend stellt er fest: "Ohne einen transzendentalen Sinn wird die 

Schulerziehung, wie wir sie kennen, nicht überleben."78 

 

Ralf KOERRENZ setzt sich in seinem Artikel "Reformpädagogik als Systembegriff" 

ebenfalls kritisch mit diesem Phänomen auseinander und kommt zu folgendem Schluß: 

"So ist eine demokratische Gesellschaftsstruktur auf die offene Austragung von 

Interessenskonflikten hin angelegt und setzt die Menschenwürde als zu wahrendes 

Schutzobjekt und nicht als zu erreichendes Erziehungsziel voraus............Eine 

unkritische Rezeption pädagogischer Entwürfe vom Beginn des 20. Jahrhunderts ist an 

dessen Ende nicht mehr möglich. Vielmehr darf die Fragestellung nach dem 'Erbe' der 

Reformpädagogik nicht länger von der Herausforderung ablenken, eine 

Reformpädagogik für die Gegenwart einer pluralistischen Demokratie zu formulieren."79 

 

HEITGER hat schon wiederholt auf die Gefahren einer Anthropologie ohne Sollen 

hingewiesen, und Neil POSTMAN teilt diese Sorge in seinem neuesten Bestseller "Keine 

Götter mehr. Das Ende der Erziehung". Das "Ende" im Untertitel ist doppeldeutig und im 

Schiller‘schen Sinn als "Zweck" verstanden bemüht er sich dem Lernen eine spirituelle und 

ernsthafte intellektuelle Dimension hinzuzufügen, die, ohne von unerschütterlichen 

Autoritäten zu sprechen, Forderungscharakter besitzt. Sein gesunder und kreativer 

Skeptizismus richtet sich aber gegen eine dogmatische Verteidigung von Irrtümern. Wie 

HEITGER glaubt auch er, daß die Hauptsünde in der Weigerung liegt, unsere eigenen 

Annahmen zu überprüfen und an unerschütterliche Autoritäten zu glauben. Eine Auffassung 

von technologischer Unschuld beinhaltet demnach dieselbe Gefahr wie die utopische 

Grundhaltung, den Menschen zum Maß der Bildung nehmen zu können, um die daraus 

resultierende gesellschaftliche Indienstnahme zu vermeiden.  

 
78Postman, Neil: Keine Götter Mehr. Das Ende der Erziehung, dtv, München, 1997, S.10. 
79Koerrenz, Ralf: Reformpädagogik als Systembegriff. In: Zeitschrift für Pädagogik 1992, S.558. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

75 

"Die Versuche, dieses Maß im konkreten Staat zu finden und seinen Ansprüchen 

normative Kraft zuzugestehen, führt zur Depotenzierung des Menschen, degradiert ihn 

zum Untertan staatlich-politischen Wollens. Das bedeutet nicht nur eine Absage an die 

Theorie von Menschenbildung im Sinne von Selbstständigkeit und Mündigkeit; das 

bedeutet auch eine Gefährdung des Staates selbst".80 

 

In weiterer Folge argumentiert er, daß der Staat, der Bildung geringschätzt und den Menschen 

zum seelenlosen Funktionär degradiert, den Gedanken der Demokratie geradezu pervertiert. 

Dies ist auch dann der Fall, wenn an die Stelle von Legitimation die Herrschaft des 

Zeitgeistes tritt, die Macht der Öffentlichkeit. 

 

Deweys spezifische Auffassung von Freiheit und Demokratie war stark von der Frontier -

Mentalität geprägt, als konkret praktizierte Lebensform verstanden, die sich aus der Tatsache 

der wirklichen Gleichheit aller Menschen im gemeinsam zu zähmenden Westen ergeben hat. 

Es handelt sich dabei um jene mit dem Pioniergeist und dem Traum von den unbegrenzten 

Möglichkeiten verbundene egalitäre Demokratie. Wenn auch der Westen mit vielerlei 

Ungerechtigkeiten, Ausbeutung und Unterdrückung verbunden war, so hat die 

Herausforderung des grenzenlosen Seins doch als ein gewaltiger Gleichmacher gewirkt, und 

aus diesem Schmelztiegel der unterschiedlichsten Sprachen, Kulturen, Gewohnheiten, 

Handlungsweisen, Religionen usw. erwuchs die Notwendigkeit einer Regierungsform, die 

grundsätzlich gleichberechtigt miteinander kooperierenden Gleichen angemessen und würdig 

war. Eine solche Regierungsform mußte zwar die Bedürfnisse der verschiedenen Gruppen 

anerkennen, vor allem aber die Rechte des einzelnen Individuums in höchstem Maße 

respektieren. Die nordamerikanische Verfassung beinhaltet ja das verbürgte Recht auf 

individuelles Glück. Die pathologischen Formen dieser politischen Lebenseinstellung von 

Glücksstreben und Selbstverwirklichung werden bewußt in Kauf genommen. Dieser 

Pioniergeist rechtfertigt vieles und macht manche Überzeugung verständlich. 

 

Deweys Grundüberzeugung zufolge können demokratische Gesellschaftsziele nur erreicht 

werden, wenn die Schulen als embryonale Gesellschaften ganz von diesem Geiste erfüllt 

sind und sich durch und durch demokratischer Methoden bedienen. Diesem Prinzip folgend 

entwickelte sich Anfang des Jahrhunderts die "Progressive Education", und Carl Rogers 

fordert heute eine schulische Atmosphäre, die ein Höchstmaß an individueller 

Selbstverwirklichung gestattet. Inwieweit dieser Tendenz gegenüber noch Verständnis 

angebracht ist, soll im letzten Teil der Arbeit ausführlicher diskutiert werden. 

 

 
80Heitger, Marian: Der Mensch, als gemessenes Maß. In: Der Mensch, -das Maß der Bildung,? Tyrolia Verlag, 

       A. Wenger Hadwig(hrsg.),  Innsbruck/Wien 1994, S.112.  



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

76 

Positive Intentionen sind Dewey nicht abzusprechen, wenngleich er von einem geradezu 

missionarischen Drang zur Gesellschaftsveränderung getrieben schien, der - in seiner Zeit 

zwar verständlich - bisweilen stark marxistische Züge hatte. In diesem Zusammenhang 

scheint es mir angebracht, auf Winfried Böhms Vergleich mit marxistischen Kritikern zu 

verweisen, die das Ideal einer individualistisch orientierten Demokratie nicht in Frage 

stellen81, sondern lediglich bemängeln, daß die kapitalistische Struktur der 

Konsumgesellschaft die Schule daran hindert, diese echte nordamerikanische Lebensform 

stärker zu kultivieren und wirkungsvoller einzuüben. 

 

 

 
81Böhm, Winfried: J.D-oder: Die Vergottung von Wissenschaft u.Technologie. In: Kanzel und   

 Katheder. Zum Verhältnis von Religion und Pädagogikseit der Aufklärung. (Hrsg) M. Heitger und A. 

 Wenger. Schöningh. Paderborn 1994, S.356. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

77 

4.3 DIE BEZIEHUNG ZWISCHEN WISSENSCHAFT, ETHIK UND BILDUNG BEI 

 JOHN DEWEY 

 

WISSENSCHAFT UND MORAL - DEWEYS HOFFEN AUF SOZIALEN UND 

POLITISCHEN WANDEL 

 

Dewey beklagte immer wieder die kontrastive Gegenüberstellung von Wissenschaft und 

Moral in der traditionellen Philosophie, wonach das Reich der Ideale und Götter ein Reich 

von fixen, unbeugsamen und absoluten Werten darstelle. Für ihn ist es dieser intellektuelle 

Irrtum, der für den großen Unterschied zwischen unseren Meistern der physikalischen Welt 

und unserem Scheitern in sozialen, politischen und psychologischen Angelegenheiten 

verantwortlich zeichnet. Der wissenschaftliche Fortschritt in den Dreißigerjahren hatte zwar 

medizinische Meisterleistungen ermöglicht, aber der Bevölkerung auch Arbeitslosigkeit, viel 

Leid und Krankheit beschert. 

 

Er betrachtete das menschliche Wesen als Organismus, der den Naturgegebenheiten 

ausgesetzt und von Kulturdeterminanten in seiner Umgebung bestimmt ist. Welche 

Auswirkungen hatte nun sein Naturalismus auf sein politisches und soziales Denken? Schon 

im biographischen Teil wurde auf Sidney HOOK, einen seiner Bewunderer und Dissertanten 

verwiesen, den glühenden Sozialisten, der aber auch als Schüler von Morris COHEN vom 

City College in New York und Bertrand RUSSEL in Erscheinung getreten war. Russell und 

Cohen arbeiteten aus einer skeptischen und analytischen Position mehr empirisch im 

traditionellen Sinne von John Locke, David HUME und John Stuart MILL. Sidney Hook 

hingegen drängte Dewey immer wieder, seine sozialen und politischen Ideen von der 

Metaphysik und einer Religionstheorie zu trennen. 

 

Sidney HOOK, a streetsmart socialist82 von Brooklyn, gründete mehrere marxistische 

Arbeitergruppen, die für einen libertarian socialism eintraten. Mehrfach bemühte er sich, 

Dewey als liberales Aushängeschild zu gewinnen, weil er sah, daß der Pragmatismus eine 

sehnlichst benötigte intellektuelle Basis für den kritischen Humanismus des jungen Marx 

bot. Nur mit Deweys Bereitschaft, einen religiösen Aspekt zu bewahren, kam Hook nicht 

zurecht. Deweys Pragmatismus sollte die Sackgassen und Irreführungen der traditionellen 

Philosophie beseitigen und er vertrat die Ansicht, daß die Philosophie mit einer 

naturwissenschaftlichen Annäherung an die Welt leben lernen muß. In Reconstruction in 

Philosophy hält er fest: "Philosophy is still addicted to the idea that the realm of idea is fixed, 

eternal, static, the realm of Being, or the One, presided over by the unmoved mover."  

 
82Ryan, Alan: John Dewey and the High Tide of American Liberalism. Norton, New York 1996,  p.230. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

78 

Die (Natur-) Wissenschaft habe die Philosophie von dieser Abhängigkeit befreit, und sein 

Loblied auf die Technologie kommt im folgenden Zitat am besten zum Ausdruck: "science is 

an experimental activity, in which we manipulate things and instruments and theories in order 

to comprehend nature better."83  

 

Daraus resultiert seine Überzeugung, daß die technischen Wissenschaften einen enormen 

Beitrag zur Veränderung der Umwelt geleistet haben, während die Ethik keinen 

vergleichbaren Fortschritt gemacht hat. 

Deweys krampfhaftes Bemühen, die Grundhaltung und Ansichten der praktischen 

Wissenschaften mit denen der kontemplativen ästhetischen Wertschätzung zu versöhnen, 

kommt im folgenden Zitat zur Geltung: 

"So wie die neue Wissenschaftsmethode das Reich der fixen theoretischen 

Rahmenbedingungen verlassen hat und in das der experimentalen Hypothese 

eingetreten ist, so hat auch die Ethik das Reich der fixen, ewig gültigen Prinzipien 

verlassen und ist in das Reich der Daumenregel eingetreten, wo situationsbedingtes 

einfühlsames Denken herrscht und der Eigenheit des partikulären Kontexts Rechnung 

getragen wird. "84 

 

Diese Auffassung erläutert er mit dem Hinweis, daß wir ohne Anwendung der 

naturwissenschaftlichen Erkenntnisse zu Opfern von Naturgewalten werden würden, ohne 

Berücksichtigung der letztgenannten würde aber die Menschheit eine Rasse von 

ökonomischen Monstern werden, unentwegt im Wettstreit mit der Natur und untereinander. 

(Wie sehr einander die ökonomischen Bedingungen von damals und nun zur 

Jahrtausendwende ähneln!) Daher fordert er eine Balance von materieller und spiritueller 

Aktivität. 

 

Was man bei Dewey allerdings vermißt, sind, laut Ryan, die sogenannten axiomata media, 

gemäßigte Prinzipien, die das große Anliegen mit dem besonderen Fall verbinden. Der 

belehrende Ton kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß seine ethisch-moralischen 

Überlegungen kein schematisches Elaborat etwa in der Art von Kant oder später Rawls 

aufweist. Grundsätzlich weist es starke Züge von William JAMES' alter Beobachtung, daß the 

formation of habit die wichtigste Eigenheit des menschlichen Lebens ist, auf und verbindet 

diese mit der Peirce‘schen Behauptung, daß Denken - in der Bedeutung von artikuliertem und 

bewußtem Gedanken - dann eintritt, wenn Gewohnheitsmuster sich nicht mehr als erfolgreich 

herausstellen und wir somit unsere Problemlösung neu überprüfen müssen.  

 
83Dewey, John: Reconstruction in Philosophy, 2d ed. New York 1948, ch.V., p.125-126. 
84cf. Ryan, Alan:  ibid., p..231. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

79 

Deweys Ausführungen in Human Nature and Conduct belegen, daß er kein besonderes 

Interesse an David HUMES Skeptizismus hatte, sondern nur Interesse an seiner 

naturalistischen Philosophie zeigte. Er übernahm aber Humes konstruktive Idee, daß die 

Kenntnis der menschlichen Natur einen Plan von allen menschlichen und sozialen Themen 

biete, und ergänzte, daß wir mit dieser Karte unseren Weg "intelligent" durch alle komplexen 

Wirtschafts-, Politik-, Glaubensphänomene etc. finden können. Auch die menschliche Natur 

biete einen Schlüssel zu den Wissenschaften. Für Deweys Geschmack schrieb HUME zuviel 

der menschlichen Psyche zu und zuwenig der Provokation unseren Erfahrungen; im 

Grundsatz aber stimmte Dewey mit HUME überein, wenn er von a natural history of belief, 

desire, and morality spricht. Dewey war KANT gegenüber nicht feindselig gesinnt, aber er 

wollte ihn reinterpretieren. Viele Kritiker werfen ihm vor, das Wünschenswerte zum 

Gewünschten reduziert zu haben, doch  reflektives Wünschen beinhaltet ethisches Urteil. 

 

Für Dewey war menschliche Freiheit eine Angelegenheit von Intelligenz, nicht des 

Willens, allerdings verstanden als Folge von Intelligenz. Und dennoch macht er eine 

Konzession gegenüber der klassischen rationalen Auffassung, nämlich daß Freiheit als 

Fähigkeit, uns selbst durch die Vernunft zu führen, verstanden wird, und daß die Vernunft im 

Werk der Schöpfung festgeschrieben steht. 

 

Deweys besonderes Interesse an der Gemeinschaft schimmert bei seiner Moralphilosophie 

durch, wo er die soziale Gruppenzugehörigkeit betont, die fast einen religiösen Charakter 

erlangt und an DURKHEIM erinnert, der eine gesellschaftsaffirmative Haltung unter der 

Führung von Gott als Ideal propagiert. Es fällt auch auf, daß Dewey einen tiefen Haß 

gegenüber dem orthodoxen Glauben entwickelt hat, auch wenn er nie zu einem aggressiven 

Atheismus wie Russell neigte, aber seine Antipathie gegenüber dem orthodoxen Glauben 

seiner Mutter hatte sich allmählich gefestigt. Transzendentale Vorstellungen waren für ihn 

zumindest irreführend, im schlimmsten Fall völlig wertlos mit katastrophalen Folgen. Man 

könnte Deweys Philosophie auch einen "Wissenschaftlichen Humanismus" nennen, in dem 

die modernen Wissenschaften den Schlüssel zur Wertschätzung der Einheit und Schönheit der 

Welt darstellen und eine Heimstatt für Humanität verkörpern. 

 

So wie Dewey in Reconstruction in Philosophy argumentierte, daß seine Philosophie die 

Antwort auf soziale Probleme ist, die mit gewöhnlichen Lösungen nicht geschafft werden, 

so bot er Experience and Nature als Antwort auf Antipathien, Antagonismen und auf vages 

Unglücksgefühl in der modernen Welt an.85 Natürlich bieten die beiden Bücher keine 

Lösungen an, aber wenigstens intelligente Manöver, um den Schwierigkeiten des Lebens 

ausweichen zu können. 

 
85vgl. Ryan,Alan: ibid., p.266. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

80 

Sein Agnostizismus kommt in Quest for Certainty zum Ausdruck, worin er Sicherheit mit 

good enough mit der Begründung relativiert, daß auch wohl abgewogene Entscheidungen, die 

zu einem bestimmten Zeitpunkt absolutely right schienen, retrospektiv oft relativiert werden 

müssen. Die hier angewandte Denkstruktur übernahm er von den modernen 

Naturwissenschaften, wo experimentelle Untersuchungsmethoden sich am erfolgreichsten 

erwiesen. Später wurde das Operationalismus genannt und in seiner Erziehungsphilosophie 

übernommen. Es war also mehr die wissenschaftliche Methode, die Dewey faszinierte, als die 

Resultate der modernen Wissenschaften. Er gehörte zu der Geistesströmung des zwanzigsten 

Jahrhunderts, die es als Hauptaufgabe ansah, die Irrtümer und Illusionen der traditionellen 

Philosophie auszuräumen. 

 

In The Quest for Certainty fordert er seine Leser auf, sich von dem Wunsch nach Gewißheit 

zu verabschieden und dafür akzeptieren zu lernen, daß sie auch ein Gefühl der Gewißheit 

trotz Ungewißheit verspüren können. Deweys Philosophie, so wird oft behauptet, war 

schließlich eine Naturalisierung seines Jugendglaubens als Congregationalist. Darüber läßt 

sich streiten. Die Behauptung, daß aber Dewey stets bemüht war, ein religiöses Leben von 

seinem Glauben seiner Jugend herüberzuretten, kann bedenkenlos aufgestellt werden. Dies ist 

genau so wenig ein Widerspruch, wie Dewey sein ursprüngliches Hegelverständnis später mit 

ähnlicher Vehemenz von sich wies. Dewey predigte Atheismus, eine Welt ohne Götter, dafür 

erlangte bei ihm aber sein Gesellschaftsverständnis einen fast religiösen Charakter. 

 

 

DEWEYS ANGEWANDTE SOZIALPHILOSOPHIE 

 

Deweys philosophisches Interesse wandte sich mit aller Entschiedenheit dem Menschen in 

seinem sozialen und politischen Leben zu. Von seiner naturalistischen Position her sieht 

Dewey die menschliche Natur weder als gut noch als schlecht an, sondern betrachtet sie als 

das Ergebnis einer kulturellen Evolution. Das Individuum verändert seine Umgebung und 

wird selbst von ihr verändert. Alles befindet sich in fortwährendem Wandel, aber dieses 

beständige Fließen läßt sich in sozialen Fortschritt verwandeln, wenn der Mensch mit Hilfe 

der Wissenschaft eingreift, sich des reflektierenden und problemlösenden Denkens als eines 

Instruments bedient, und zwar zur freien Gestaltung einer besseren gesellschaftlichen 

Ordnung. 

 

Leider haben so viele Kritiker, selbst viele seiner Anhänger, diese Tatsache nicht erkannt.  

Denn dieser Fehler führte zu oberflächlicher Akzeptanz oder zu Simplifizierungen seiner 

Ansichten, wie "the child-centred school", "I teach children, not subject matter," "learning by 

doing", und damit zu Fehlinterpretationen auf der einen Seite, auf der anderen zu 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

81 

irreführender Kritik wie ("the easy philosophy of life adjustment," "country-club 

existentialism," "directionless activity").  

Deweys Erziehungsprinzipien können aber nur in Zusammenhang mit seiner ganzen 

Philosophie verstanden werden. Jede bildungstheoretische Auseinandersetzung mit Dewey 

erfordert eine eingehendere Beschäftigung mit seinen philosophischen Grundprinzipien, wenn 

sie Gültigkeit haben soll. Diese Prinzipien, Anleitungen und Kontroversen, die daraus 

resultieren, sind heute noch genauso relevant wie damals, als sie am Bildungshorizont zur 

Jahrhundertwende auftauchten. 

 

Sein überwältigendes Vertrauen in die empirischen Wissenschaften und die Technologie 

sowie in die politischen Ideale von Freiheit und Demokratie ergaben einen pragmatischen 

Optimismus, der sich auch aus dem "frontier spirit" erklären läßt. Über das verbürgte Recht 

auf individuelles Glück und das egalitäre Prinzip, verankert in der amerikanischen 

Verfassung, wurde im vorangegangenen Kapitel, das "Demokratie und Bildung" gewidmet 

ist, reflektiert. 

Dieser nordamerikanische Pioniergeist erklärt sich auch aus der immer weiter nach Westen 

verschobenen Grenze des menschlichen Eroberungsdranges, einem vorwärtswälzendem 

Gletscher gleich, der alles, was sich ihm in den Weg stellt, zermalmt oder als gewaltige 

Moräne vor sich hertreibt. Der rücksichtslose Kampf ums Überleben begünstigte die 

Tatsache, daß der in den USA verbreitete Puritanismus und eben erst entstandene 

Pragmatismus ein dauerhaftes Bündnis eingingen. (Es bedarf keiner großen Phantasie, 

dieses Bild vom Gletscher auf die heutige technologisierte Wirklichkeit zu übertragen, doch 

auf die Auswirkungen auf das Zeitalter der Moderne und Postmoderne möchte ich erst im 

letzten Teil meiner Arbeit ausführlicher eingehen.) Damit kam es zu einer Säkularisierung der 

amerikanischen Lebensauffassung und Weltanschauung, die in der Folge zur Diskussion 

steht. 

 

Daher kann man Deweys Konzeption von der Beziehung zwischen Wissenschaft und Ethik 

wohl als den revolutionärsten Aspekt seines Gedankengebäudes bezeichnen. Schon sehr früh 

in seiner Schaffensperiode stellte er diese Beziehung her, seine erste Aussage diesbezüglich 

geht auf seinen 1903 veröffentlichten Aufsatz Logical Conditions for a scientific Treatment of 

Morality zurück. Die Prämisse ist einfach: Moral sollte nicht einer eigenen Sphäre angehören, 

die sich von der Welt der Fakten unterscheidet. Er ist überzeugt, der Akt des Wertens ist 

ebenso der wissenschaftlichen Behandlung zugänglich, denn genauso wie Entscheidungen 

auf jedem Gebiet des Bemühens Kriterien und Rechtfertigung erfordern, was mit speziellen 

Untersuchungen erfüllt werden kann, genauso sind für Dewey Urteile in der moralischen 

Sphäre nicht zu unterscheiden von denen in der Wissenschaft oder in praktischen 

Angelegenheiten, daher continuous, um seine Worte zu gebrauchen. Dieses Prinzip der 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

82 

continuity, dessen Basis wiederum der zentrale Glaube an die wissenschaftliche 

Vorgangsweise darstellt, ist in all seinen Schriften erkennbar. Daher können wir 

zusammenfassend vier durchgängige Aspekte zu seiner Ethik festhalten: 

 

1 Genauso wie wissenschaftliches Forschen vom psychologischen Faktor doubt 

ausgeht, so geht ethisches Handeln vom Wunsch und der confusion aus. Damit wird Ethik 

in einen naturalistischen Rahmen gegossen. Moralisches Handeln beginnt mit Bedürfnis, setzt 

sich fort durch Überprüfung von projizierten Konsequenzen und endet in Zufriedenheit. 

Dieses naturalistische Grundgerüst ist nicht neu für Dewey. Es ist so alt wie die Philosophie 

selbst und fand seinen populärsten Ausdruck im Utilitarismus von Bentham und Mill, 

die nach einem hedonistischen Maßstab (calculus) riefen, um die wahrscheinlichen 

Folgen moralischen Handelns zu messen, und die sich auf naturalistische Vergnügen als 

Basis für value konzentrierten. Für Dewey hingegen ist die Formel nicht so einfach, 

sondern viel komplexer. Die Dewey‘sche Theorie geht über den bloßen Naturalismus 

hinaus, indem er die wissenschaftliche Methode selbst als Kriterium für value 

beschwört. 

 
Das menschliche Glück ist für Bentham identisch mit dem behaglichen 
Vergnügen, das mehr oder weniger bewußt das Verhalten der Menschen 
bestimmt. Darum erweist sich das Glück als einziger Maßstab für die Moral und 
die Gesetzgebung.  
John Stuart Mill, der der Bentham'schen Doktrin "der größten Wohlfahrt für die 
größte Zahl der Menschen" verpflichtet war, war von der sozialen Nützlichkeit 
der persönlichen Freiheit überzeugt und verteidigte diese bedingungslos. Als er 
sah, daß die soziale Frage eine immer größer werdende Bedeutung bekam, nahm 
er sich der Anliegen der Arbeiterklasse an, ohne sie zu romantisieren. Ebenso trat 
er für das Frauenstimmrecht (1867) und die Menschenrechte ein. Sozialistische 
Siedlungsgemeinschaften (z.B. Harmonisten) in den Vereinigten Staaten, denen 
genauso kurze Lebensdauer beschieden war wie dem kommunistischen 
Jesuitenstaat in Paraguay, waren vom Utilitarismus eines John Stuart Mill 
geprägt: Dieser utopische Sozialismus beruht auf christlicher Nachsicht und 
wahrer Liebe zueinander. Dies kann ihrer Meinung nach in der kommunistischen 
Gemeinschaft leichter gepflegt und ausgeübt werden als in der isolierten 
Gesellschaft. Die Kraft der menschlichen Selbstsucht erwies sich aber schon nach 
kurzer Zeit stärker als der utopische Glaube an die rein ideellen Wahrheiten einer 
selbstlosen Humanität. 
 

Der Glaube, demzufolge die Nützlichkeit oder das Prinzip des größten Glücks das 
Fundament der Moral bildet, besagt, daß Handlungen in dem Maße gut sind, als 
sie Glück vermitteln, und schlecht, wenn ihr Ergebnis das Gegenteil von Glück ist. 
Das Wort Glück bedeutet Vergnügen oder Abwesenheit von Leiden; das Wort 
Unglück besagt Leiden und Abwesenheit von Glück.86  

 
 

86vgl.Störig ,Hans Joachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie. Stuttgart 1962., S..543 f. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

83 

2 Sein Hauptanliegen ist es, die Trennung zwischen Mitteln und Zielen, diese 

Dichotomie, die die Philosophie seit der Antike verfolgt, aufzuheben. Nicht nur 

zwischen ethischer Sphäre und praktischem Nutzen, sondern auch zwischen Ziel 

und Weg gibt es für ihn Kontinuität. Um den Bezug dramatisch darzustellen, nennt er 

es ein continuum von ends-means, womit er die traditionelle Ordnung umkehrt und 

gleichzeitig verschmelzen läßt. Für ihn gilt: Ziele sind projizierte Folgen von Handlung in 

realer Erfahrung, nicht losgelöste Zustände, die in die Zukunft gehören, mit zu 

erwartenden Erfahrungen. (ends-in-view). Er verwendet dabei wieder bewußt die 

Bindestriche, um die Unmittelbarkeit zu moralischen Zielen zu unterstreichen bzw. 

herzustellen. Wie ein Wissenschaftler eine Lösung für ein Problem sucht, um Zweifel zu 

eliminieren, sucht das Individuum in einer ethischen Situation ein end-in-view, das ihm 

einen vorläufigen Zustand der Ruhe versichert, a sense of completeness, einen 

vorläufigen Abschluß. 

 

3 Die Bedeutung von Gewohnheit im Verhalten versteht jeder Psychologe. Diese 

Gewohnheit vermittelt Stabilität, genauso wie Rigidität. Da aber keine Gewohnheiten 

oder Überzeugungen alle Situationen zufriedenstellen können, können rigide 

Gewohnheitsmuster nur zur Stagnation führen. Eine ähnliche Situation tritt für Dewey 

in der Ethik auf. Es muß Kriterien fürs Handeln geben, und diese Kriterien müssen 

supra-personal und rechtfertigbar sein, aber sie können sich nicht nur auf Tradition, 

Intuition oder Autorität berufen. Sie können auch nicht damit gerechtfertigt werden, 

indem sie sich auf eine andere Sphäre berufen. Zur selben Zeit müssen sie flexibel, 

anpassungsfähig und offen für Veränderung sein.  

 

Der einfache Naturalismus eines Bentham und Mill erfüllte diese Bedingungen in einigen 

Punkten nicht. Er konzentrierte sich auf den einen Faktor des Glücks auf Kosten aller 

anderen. Dabei vernachlässigte dieser eine Vielzahl von subtilen und paradoxen Formen 

der Zufriedenheit. Der Kardinalfehler, der seiner Ansicht nach dabei begangen wurde, 

war desired mit desirable gleichzusetzen, wobei Erstrebenswertes mit Gutem 

verwechselt wurde. Weil zwischen satisfying und satisfactory nicht unterschieden 

wurde, wurde kein adäquates Bewertungskriterium (criterion for value) geschaffen. 

 

4 Dewey sah in der wissenschaftlichen Methode der Untersuchung, vereint mit 

naturalistischem Bestreben, eine realistische, flexible und gefestigte (stable) 

Annäherung an die Ethik. Wünsche, wenn unter dem Licht von Ursachen und Folgen 

betrachtet, bleiben nur "de facto", behauptet Dewey. Sie werden transformiert, weil sie 

der Disziplin der inquiry unterworfen werden. Sie werden im Gesamtkontext gesehen. 

Auf sie wird nicht reagiert, um unmittelbares Glück oder Zufriedenheit hervorzurufen. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

84 

Sie werden auf satisfactoriness überprüft, indem die wahrscheinlichen Resultate oder 

Folgen der Wahl für die eine Lösung auf ein moralisches Problem projiziert werden, was 

Irritation verursacht und die Wahl erzwingt. Man muß also alternative ends-in-view 

prüfen, Hypothesen erstellen, bewußt eine dramatic rehearsal in imagination 

(Bühnenprobe in der geistigen Vorstellung) durchexerzieren und Langzeitfolgen 

berücksichtigen. Wenn demnach Intelligenz auf eine Situation angewandt wird, wo die 

Wunschvorstellung zentral ist, dann wird das (merely desired) bloß Gewünschte 

gemessen und beurteilt am (desirable) Wünschenswerten. Damit ist für ihn also das bloß 

de facto in de jure verwandelt. 

 

Das Kriterium ist, weit entfernt von einer bloßen statischen Meßlatte, die intelligente 

Methode der Wissenschaft selbst, in all ihrer Komplexität. Und doch, so wie die 

Wissenschaft public test anwendet, um Objektivität und public verification 

sicherzustellen, so versichert die wissenschaftliche Methode in der Ethik Objektivität in 

moralischen Urteilen und öffentlicher Rechtfertigung. Eine wissenschaftliche Ethik 

bietet ein ähnliches Set von Glaubenssätzen wie die Wissenschaft selbst, einen Glauben, 

der getestet, akzeptiert und der Veränderung ausgesetzt wurde. Die Wissenschaft 

bietet nur wahrscheinliches Wissen. Die wissenschaftliche Methode in der Ethik stellt 

Stabilität und reasonable security (Beinahe-Sicherheit) zur Verfügung, jedoch keine 

certainty (Gewißheit). 

 

 

4.3.1  DEWEYS STELLENWERT DER ETHIK IM ERZIEHUNGSPROZESS 

 

Die Beziehungen zur Erziehung liegen auf der Hand. Ethik hat beim Erziehungsprozeß 

einen zentralen Stellenwert, da sie sich damit beschäftigt, die Ziele der Erziehung zu 

bestimmen, die Beziehung von Mitteln und Methoden für jene Ziele herzustellen und 

eine allgemeine Klassifizierung von Bildungswerten zu schaffen. Deweys 

Hauptrichtung, mit der er sich diesen Zielen nähert, wird von ethischen Prinzipien, die 

oben erwähnt wurden, kontrolliert. 

  

A Die Ziele der Erziehung sind daher nicht fixiert. Sie sind veränderbar und 

müssen modifiziert werden in Bezug auf sich verändernde Umweltbedingungen, von 

denen die wichtigsten die Veränderungen in der Gesellschaft sind. Die Hauptziele der 

Erziehung müssen eher in Prozessen als in statischen Zuständen festgehalten werden - 

die Förderung von reflektivem Verhalten, die Förderung von Wachstum und 

Gesundheit, (the promotion of growth and health) soll angestrebt werden. Die Bildung 

muß sich selbst zum Ziel haben. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

85 

Diese Prinzipien wurden von Dewey schon sehr früh in seiner Karriere, in Ethical 

Principles Underlying Education, 1903, aufgestellt. Sie blieben substantiell unverändert 

während seiner ganzen Laufbahn. In dem erwähnten Artikel behauptet er, daß  

 

B ethische Theorie zwei Gesichter hat, einerseits ein psychologisches, 

andererseits ein soziales. Dann bezieht er diesen Grundunterschied auf die 

Bildungstheorie. Bildung muß für die Entwicklung des Individuums einstehen und 

seine Partizipation an der Gesellschaft fördern. Das kann nicht durch Missachtung der 

Individualität geschehen, indem man rigide Muster von sozial bewährtem Verhalten 

dem Edukanden aufzwingt, denn dies würde seiner Kreativität hinderlich sein und 

damit seinen einzigen Zugang zu einem eigenen Gesellschaftsbeitrag blockieren.  

 

C Genauso wie es eine Wechselbeziehung zwischen Freiheit und Disziplin gibt, 

müssen auch individueller Ausdruck und soziale Notwendigkeit zusammen 

betrachtet werden. Bildung besteht daher nicht aus der Förderung des Individuums zur 

vollen Blüte, ohne seine Partizipation (Teilhabe) an der Gruppe zu berücksichtigen, noch 

besteht sie darin, starre Werte aufzuerlegen. Alle ehrliche Erziehung ist daher befreiend 

und bedarf sowohl der Freiheit als auch der Disziplin. Ein Hauptziel der Erziehung ist, 

das Kind moralisch verantwortlich zu machen, sodaß es als Erwachsener mithelfen 

kann, neue Regeln zu schaffen und einigermaßen selbständig zu werden. Dies kann aber 

nur geschehen, indem man das Indoktrinieren vermeidet und in der Schule 

Rahmenbedingungen schafft, wo  

 

D die Balance zwischen individuellen und gesellschaftlichen Bedürfnissen 

hergestellt wird. Wenn das ein echtes Bildungsziel sein soll, dann müssen Direktive in 

Form von Prozessen aufgestellt werden, da es keine unantastbaren moralischen Regeln 

gibt, die das Kind gelehrt werden können. Wenn also das Ziel der Förderung von Freiheit 

und Verantwortlichkeit ernst gemeint ist, dann darf das Bedürfnis des Kindes, das den 

Impetus für moralisches Handeln darstellt, nicht unterdrückt werden, sondern es muß 

genährt, modifiziert und geführt werden. 

 

 

SCHLUSSFOLGERUNG: 

 

Folglich entsteht aus der ethischen Theorie und der Bildungstheorie für Dewey ein 

Ganzes. Es gibt keine "intellektuelle Erziehung" im Gegensatz zu "moralischer 

Erziehung", denn moralische Erziehung, richtig verstanden, ist insofern intellektuell, als 

sie im reflektiven Denken verankert ist. Intellektuelle Erziehung ist aber ebenso 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

86 

moralisch, wenn sie sich mit ehrlichen, persönlichen und sozialen Problemen 

beschäftigt. Es gibt daher keine Formel oder Axiologie, die sich nur auf eine anwenden 

läßt.  

 

Zu Beginn wurde auf die Wechselwirkung der verschiedenen Aspekte von Deweys 

Gedankengebäude hingewiesen. Wir haben nun gesehen, wie das Prinzip der Kontinuität in 

all seinen Schriften stringent durchgezogen wird: Es baut auf der fundamentalen Beziehung 

zwischen Zielen und Mitteln auf und führt Geist und Körper beziehungsweise Theorie und 

Praxis, Ziel und Methode zusammen, wie das in Wissenschaft und Ethik evident geworden 

ist. Dieses Prinzip weitet sich auf die Beziehung zwischen Philosophie und Erziehung aus. 

Seine Ansicht faßt er in Democracy and Education folgendermaßen zusammen: 

"Wenn wir gewillt sind, unter Erziehung den Prozeß von fundamentalen, intellektuellen und 

emotionalen Dispositionen, gerichtet auf Natur und Mitmensch, anzuerkennen, dann kann 

diese Philosophie sogar als die allgemeine Erziehungstheorie definiert werden."87 

 

Aufgrund dieser dynamischen Beziehung zwischen Bildungstheorie und den 

Grundprinzipien seiner philosophischen Denkweise finden wir in seiner 

Erziehungsphilosophie ein zuvor nie dagewesenes Beispiel von theoretischen Prinzipien, die 

in der Praxis  jeweils erprobt werden, und andererseits ein Set von Erziehungsrezepten, die 

allesamt klar und direkt auf allen Ebenen gerechtfertigt erscheinen. So finden wir zum 

Beispiel in seiner Theorie der Methodik eine Rechtfertigung in den psychologischen 

Prinzipien, die auf einer Theorie des Geistes beruhen. Diese basiert letztlich auf einer 

fundamentalen philosophischen Doktrin der evolutionären Anpassung. Damit haben wir 

eine Erziehungstheorie, die sich voll auf Grundprinzipien bezieht, die dann auch vertikal 

continuous ist. Aber, wie wir gesehen haben, ist sie auch horizontal continuous, insofern als 

die psychologischen, logischen, ethischen und ästhetischen Komponenten miteinander 

verschmolzen sind. Dies trifft bei jeder beliebigen Vorgangsweise genauso zu, wie sie bei 

jeder fundamentalen Philosophie der Wissenschaft anzutreffen ist. 

 

 

 

DISKUSSION MORALISCHER  UND  ETHISCHER  ASPEKTE  IN  DER  ERZIEHUNG 

 

Natürlich gibt es viele Gebiete in Deweys Werk, die kritikanfällig sind, erst in jüngster Zeit 

wuchs die Anzahl ernstzunehmender wissenschaftlicher Auseinandersetzungen mit Deweys 

Ansichten, woraus wiederum ein Richtungsstreit entstand, wie er in regelmäßigen Abständen 

die Geister erhitzt. Die Polarisierung von "progressivem" Denken und "traditionellem" 

 
87Dewey, John: Democracy of Education , Macmillan. New York.  1916, p. 328. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

87 

Gedankengut hat schon immer Politiker und Lehrplanreformer beschäftigt, wann immer der 

gesellschaftliche Wandel dies erforderte. 

 

Die instrumentalisierte How-to-do-Erlösungstechnologie88 führt zu einem positiven Denken 

und verspricht Resultate. Das nahezu unbegrenzte (göttliche) Vertrauen Deweys in die 

Methoden des Fortschritts führte aber dazu, daß er für jedes konkret bedrängende Problem 

eine technologische Lösung anzubieten hatte, bis hin zur behavioristischen Forderung 

nach einer Technologie der Verhaltensänderung. Mit seiner "Chicago School" rief er eine 

geistige Bewegung hervor, die sich von Grund auf als die "Religion eines militanten 

Modernismus" verstand. 

 

Viele Erziehungswissenschaftler erachten John Deweys How We Think als eine ähnlich 

grundlegende Schrift für die nordamerikanische Erziehungstheorie, wie sie Platos Res 

Publica (Politea) für das europäische Erziehungsdenken dargestellt hat. Dies bedeutet, daß 

Deweys angebotene Lösung des Problems von Bildung und Religion als repräsentativ für 

westlich modernes Denken gilt. Daß Dewey einem für die neuenglischen Kolonien höchst 

typischen religiösen Milieu entstammte (siehe Kurzbiographie in Kapitel 3.1) und - vor allem 

von seiner einflußreichen Mutter - in einem streng calvinistischen Sinne und im Geiste eines 

gefühlsgesättigten Pietismus erzogen wurde, von dem sich sein Denken zeitlebens nicht mehr 

zu befreien vermochte, ist durch die biographische Forschung hinlänglich nachgewiesen 

worden.89 

 

Die Puritaner waren beispielsweise fest von der Verderbtheit des Menschen überzeugt und 

glaubten an die Prädestination des einzelnen zu Verdammnis oder Heil. Äußeren 

Lebenserfolg und erreichten materiellen Wohlstand interpretierten sie als schon jetzt offenbar 

gewordenes und untrügliches Indiz für dereinst zugeteilte Erlösung. Der materielle und 

berufliche Erfolg wurde als mögliches Zeichen einer bevorstehenden Seligkeit interpretiert, 

und zwar schon im hic et nunc. 

Daher ist es verständlich, daß er sich mit Vehemenz gegen die religiös bedingten 

Schuldgefühle aus seiner Kindheit stemmte und der traditionellen Gesinnungsethik etwas 

Meßbares entgegensetzen wollte. Dewey bemühte sich, von Spekulationen und 

metaphysischen Werten wegzukommen. Für ihn wird daher ein ethischer Grundsatz daran 

geprüft, was eintritt, wenn man ihm gemäß handelt, d.h. ob er sich im Leben und im 

Zusammenleben bewährt bzw. auszahlt. Diese pragmatische Ethik steht natürlich im 

Widerspruch zu Kant. Die für Deweys Denken allgemein und für seine Pädagogik im 

Besonderen grundlegende Kritik an der Ethik Kants kulminiert genau in dem Vorwurf, Kant 

 
88vgl. Böhm, Winfried: John Dewey oder - die Vergottung von Wissenschaft und Technologie, in . Kanzel und 

  Katheder (Hrsg, Marian Heitger),Schöningh, Paderborn 1994, S. 351-378. 
89vgl.  Kuklick, B.: Churchmen and Philosophers. From Jonathan Edwards to John Dewey, New Haven 1985.   



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

88 

habe den moralischen Wert einer Handlung nach ihren Beweggründen und somit nach der 

inneren Gesinnung des Handelnden bemessen und nicht nach den äußeren Folgen beurteilt, 

die sie hervorbringt. Dewey vergleicht die Einseitigkeit einer solchen Gesinnungsethik mit 

der Einseitigkeit einer rein utilitaristischen Erfolgsethik Bentham‘scher Provenienz, und die 

Kritik solcher Einseitigkeiten könne nur dort ansetzen, wo sie allesamt ihre eigentliche 

Wurzel hätten - bei Aristoteles. Für den Pragmatiker ist eine Idee erst durch die 

Ereignisse, die ihr folgen, wahr. 

 

Winfried BÖHM sieht darin die Quintessenz von Deweys Ethik, wenn er schlußfolgert: 

"Was Dewey unternimmt, ist dabei nichts Geringeres, als der gesamten griechisch-

abendländischen Ethik, welche die höchsten menschlichen Güter zu Werten an und für 

sich erklärt und sie auf diese Weise aus dem alltäglichen Leben und aus der realen 

Mittel-Besorgung herausgehoben hat, eine neue Ethik entgegenzustellen, die er mit dem 

Ehrentitel einer "Ethik der Demokratie" belegt."90 

 

Bislang bestand die Aufgabe der Ethik, praktische Urteile aus einer Perspektive herzuleiten, 

die dem Standpunkt einer gemeinsamen Vernunft entsprach und die deshalb für ein 

menschliches Gemeinwesen als unerläßlich angesehen wurde. 

Nachdem aber der traditionelle Prüfstein der Vernunft nicht mehr anerkannt und 

schließlich mit technischer Zweckrationalität gleichgesetzt worden war, erwuchs der 

Verdacht, daß der Standpunkt der Vernunft nicht mehr in der Lage sei, in Fragen 

zweifelhafter Handlungsorientierung das wirklich Erforderliche zu erkennen und auch zu 

verwirklichen helfen. Der Zweifel an der Vernunft wurde durch die zunehmende 

Moralisierung der sittlichen Sphäre gestärkt, die sittlichen Urteile relativiert. 

Für Dewey ist die wissenschaftliche Methode undogmatisch und antidoktrinär, sie kennt 

keine Dualismen und zielt nicht auf falsche Gewißheiten (certainties), sondern trägt dem 

Prozeßcharakter von Welt, Mensch und Gott voll Rechnung.  

 

Angesichts solcher Tendenzen überrascht es nicht, wenn sich die Gedanken von Tugend, 

Recht und Sittlichkeit schließlich verschreckt in die Innerlichkeit eines bloß formellen 

Gewissens zurückziehen sollten. So charakterisiert Jürgen-Eckardt PLEINES das Dilemma 

gegenwärtiger Ethik treffend: 

"Denn nachdem 1. die reine Moralität die gottverlassene und geistlose Welt 

weitgehend ihrem eigenen Schicksal überlassen hatte und nachdem 2. im Gegenzug 

zur protestierenden oder bereits resignierten Moral der nackte Wille die Aufgabe 

 
90Böhm, Winfried: John Dewey-oder : die Vergottung von Wissenschaft und Technologie. In: Kanzel und 

 Katheder.( Hrsg.) Heitger M. und Wenger A., Paderborn, 1994, S. 366. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

89 

übernommen hatte, die sittliche Welt den eigenen Interessen zu unterwerfen, schien 

alles Sache einer freien Entscheidung zu sein."91 

 

Es war unverbindlich und fast zufällig geworden, wie man die sittliche Welt interpretierte und 

wie man mit ihr und den eigenen Bedürfnissen umzugehen gedachte. 

 

In der Folge lamentiert Pleines über die Vernunftvergessenheit, beklagt eine Ethik ohne 

Metaphysik und den Abschied vom Prinzipiellen in der Postmoderne. Mit seiner 

Einschätzung, daß Glück allein nicht alles im Leben sein könne, und daß, wer dem Glück 

nachjage, nicht nur im Falle des Unglücks bitter enttäuscht werde und schließlich sein Leben 

verlieren werde, gesellt er sich in den Kreis namhafter Erziehungswissenschaftler und 

Philosophen wie zum Beispiel Marian HEITGER, der in einer seiner vielen Schriften zur 

Gegenwartspädagogik zurecht bedauert, daß Anthropologie zur Biologie verkümmert und 

daß Begriffe wie Schuld und Verantwortung, Reue und Vorsatz ihre Bedeutung verlieren, ja 

sogar als 

"Überbleibsel einer repressiven Erziehung diskriminiert (werden), die den Menschen in 

seiner natürlichen Entfaltung unterdrücken und als Berufung für die Notwendigkeit von 

Unterricht und Erziehung als Alibi eingesetzt werden, um die Herrschaftsgelüste von 

Erziehern zu rechtfertigen."92 

 

Die Stringenz der Dewey‘schen Erziehungsphilosophie wurde spätestens nach dem Studium 

seines revolutionierenden Werks Reconstruction in Philosophy deutlich. So wie die 

demokratische Gesellschaft dem jungen Dewey als die potentielle Verwirklichung des 

Reiches Gottes auf Erden erschien, so erblickt der reife Dewey die Hochform der 

demokratischen Gesellschaft in der scientific community interagierender und 

kontinuierlich suchender Forscher. 

 

Dewey erkennt dieser Methode universelle Gültigkeit zu, daher ist sie immer und überall 

anzuwenden und vermag auf diese Weise auch versteinerte Dualismen, wie etwa jene 

zwischen Wissenschaft und Alltagsleben, aufzulösen. Dasselbe gilt natürlich auch für 

Erziehung und Leben. Lautet die überkommene Auffassung von Erziehung, sie sei eine 

Vorbereitung auf das (spätere) Leben, und meint auch Schule herkömmlicherweise die 

Vermittlung von in Lehrstoffen geeister Erfahrung zum Zwecke späterer Daseinsbewältigung, 

so setzt Dewey dagegen seinen neuen, eben 'progressiven' Begriff von Erziehung (und 

Schule), der beide in eins faßt und sowohl Erziehung (und Schule) als auch Leben als 

 
91Pleines, J.-Eckardt: Das Dilemma gegenwärtiger Ethik. In: Pädagogik und Ethik. Weinheim 1992, S. 15. 
92Heitger, Marian: Der Mensch als gemessenes Maß; Notwendigkeit und Möglichkeit von Bildung. In: 

 Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Bd.12: Der Mensch - das Maß der Bildung? Tyrolia,  

 Innsbruck/Wien 1994, S.114. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

90 

Wachstum (growth) nimmt. "Da es in Wirklichkeit nichts gibt, worauf sich der Begriff des 

Wachstums bezieht, ausgenommen weiteres Wachstum, so läßt sich der Begriff der Erziehung 

keinem anderen unterordnen - ausgenommen weiterer Erfahrung."93 

 

Im Streben nach einer möglichst vollkommenen Beherrschung und Kontrolle der Natur 

und der menschlichen Verhältnisse fallen für Dewey nicht nur Religion, Wissenschaft, 

Alltagsleben und Erziehung völlig zusammen, sondern die Erziehung selber wird zur 

Religion, und der Einsatz für eine dergestalt progressive education erhält geradezu eine 

gottesdienstähnliche Weihe.94 

 

Wird aber Erziehung mit letzter Konsequenz als Erfahrung gedacht, dann fallen Ziel und 

Mittel zusammen. Jede Erfahrung gewinnt bei Dewey aber eine religiöse Qualität, insofern, 

als sich menschliches Handeln immer für ein Ideal engagiert, somit sieht er auch in der 

wissenschaftlichen Methode des problemlösenden Denkens orientiert an bedrängenden 

individuellen und sozialen Problemen eine religiöse Tätigkeit. Also läßt ihn sein besessener 

Kampf gegen jeglichen Dualismus das Problem der Religion ganz und gar auf die Frage nach 

der religiösen Erfahrung reduzieren. 

Für Dewey hat demnach Erziehung 

"kein anderes Ziel zu verfolgen, als dieses Denken gleichermaßen und jedermann zum 

vorzüglich gebrauchten Instrument der Erfahrung und damit der individuellen und 

sozialen Daseinsbewältigung werden zu lassen, ist diese Erziehung nicht nur Motor des 

demokratischen Zusammenlebens, sondern auch des gesellschaftlichen Fortschritts und 

der technologischen Weiterentwicklung in Hinsicht auf eine möglichst vollkommene 

Beherrschung und Kontrolle der Natur und der menschlichen Verhältnisse."95 

 

Aus dieser Sicht fallen Deweys Religion, Wissenschaft, Alltagsleben und Erziehung völlig 

zusammen,  und Erziehung selber wird zur Religion. 

Dem setzt Böhm entgegen, daß wenn auch Deweys säkularisierter Glaube noch so 

wissenschaftlich untermauert und durch Erfahrung abgestützt ist, "seine Reduzierung der 

gesamten menschlichen Erfahrung auf problemlösendes Denken und Handeln, die Abkühlung 

aller zwischenmenschlichen Beziehungen auf wissenschaftsorientiertes Interagieren und nicht 

zuletzt die apodiktische Einnahme einer naturalistischen Position mitsamt dem Sich-Grunden 

auf die Darwin-Spencer‘sche Evolutionslehre  nicht ein geringeres Maß an "Glauben" 

voraussetzt als die Annahme der christlichen Schöpfungslehre und das Verständnis des 

 
93Dewey, John: Democracy and Education, (dt. Ausg.1947), S.77. 
94vgl. Böhm, Winfried: John Dewey oder -die Vergottung von Wissenschaft und Technologie, ibid., S. 369-74. 
95Ebenda, S..374. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

91 

Menschen als einer nach dem Ebenbild und Gleichnis eines personalen Schöpfergottes 

geschaffenen Person."96 

 

Es ist schon seltsam, daß es Wissenschaftler gibt, die jene Ungewißheit, die sie ihrem "Fach" 

gegenüber akzeptieren, ablegen, wenn es um soziale oder politische Doktrinen geht, und auf 

diesem Gebiet zu "wahren" und unerschütterlichen Gläubigen werden. 

 

Erst in jüngster Vergangenheit löste eine Pressemeldung aus der Genforschung heiße 

Diskussionen aus, und täglich stoßen wir auf neue Reflexionen. Schottischen 

Wissenschaftlern ist es gelungen, einem erwachsenen Schaf eine Eizelle zu entnehmen, zu 

manipulieren und in ein anderes Schaf zu verpflanzen, das "Dolly" zur Welt brachte. Der 

Alptraum des 21. Jahrhunderts, einen Menschen herzustellen, scheint nun möglich. Aldous 

Huxleys Brave New World läßt grüßen, und wir fragen uns, wann die Ethik der Wissenschaft 

einsetzt und ob wir die wissenschaftliche Neugierde nicht begrenzen müssen. 

 

Patrick Dixon, Autor des Buches The Genetic Revolution, warnt vor der Illusion, daß sich die 

Wissenschaft aus ethischen Gründen Schranken auferlegen werde. "Was immer 

wissenschaftlich getan werden kann, wird getan, von irgend jemandem, irgendwo, 

irgendwann."97 

 

Genauso wie "Der Weg ist das Ziel" zur stehenden Phrase geworden ist und kaum mehr 

hinterfragt wird, so stößt man ständig auf die kaum widerlegbare Binsenweisheit: Es gibt 

keinen Fortschritt ohne Fehlentwicklungen! Freilich, die Kosten sind bisweilen so hoch, daß 

manche am liebsten auf den Fortschritt verzichten möchten. 

 

Die Bereiche Ethik und Politik, Recht und Moral, die im klassischen Denken eine Einheit 

bilden, treten auseinander, lösen sich in autonome Gebilde auf. So ist die Wirtschaft nicht 

länger traditionellen oder moralischen Geboten (z.B. dem "gerechten" Preis) unterworfen, 

sondern ein autonomes, eigenen Gesetzen unterworfenes Geschehen innerhalb eines in sich 

geschlossenen Bereichs geworden, und die Wirtschaftswissenschaft wird zu einer Reihe in 

sich geschlossener, von den Institutionen abgelöster Gleichungen. So kommt Daniel Bell zum 

Schluß: 

"Innerhalb der Kultur löst sich das Ästhetische vom Moralischen, und das Bestreben, zu 

experimentieren und das Neue bis in alle Einzelheiten zu erkunden, kennt keine 

Grenzen, das Sinnliche und das Schockierende unterliegt keinerlei Einschränkungen, es 

gibt 'nichts Heiliges'. Im politischen Gemeinwesen ist das Recht unabhängig von der 

 
96Ebenda, S..375. 
97Böcker, Cornelia: Gentechnik: Hello Dolly, willkommen in der schönen neuen Welt, in: Die Presse, 28.2.97.  



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

92 

Moral: Es ist reines Formalrecht, das die Spielregeln festlegt, nach denen die Individuen 

frei aushandeln können, wie sie sich einigen wollen, und so wird im wirtschaftlichen 

Verkehr wie im Sexualverhalten die Moral zur Privatsache."98  

Ist eine Rückbesinnung auf transzendente Werte erst wieder aktuell, wenn das Ende der 

Machbarkeit in allen Lebensbereichen droht?  

 

 

 
98Bell, Daniel: Zur Diagnose der Moderne.  Piper.  München 1990, S. 27. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

93 

4.4 DEWEYS WISSENSCHAFTLICHES VERNUNFTVERSTÄNDNIS   

 

 

Unter instrumenteller Vernunft versteht Charles TAYLOR "die Art von Vernunftmäßigkeit, 

derer wir uns bedienen, wenn wir die wirtschaftlichste Anwendung der Mittel zu einem 

bestimmten Zweck abwägen. Höchste Wirksamkeit und das beste Kosten-

/Leistungsverhältnis sind das Maß ihres Erfolgs."99 Diese Art des Denkens wird oft auch als 

positivistisches Denken, 'technische Vernunftmäßigkeit' oder 'technologische Vernunft' 

bezeichnet. 

 

Es ist allgemein bekannt, daß KANT in den metaphysischen Fragestellungen die 

Anerkennung der Grenzen der theoretischen Vernunft als menschliches Wesensmerkmal 

sieht, was dem eben zitierten Verständnis diametral gegenübersteht. Seiner Auffassung nach 

muß die Vernunft über nicht wissenschaftliche Bereiche Rechenschaft ablegen - wie dies auf 

die Moral zutrifft. Moralisches Handeln in der Erziehung bedeutet aber die Fähigkeit und 

Bereitschaft zum Argumentieren, zum Dialog, durch das Anerkennen des Rechtes auf Gegen- 

und Eigenargumente des anderen zu entfalten. Vertreter der Allgemeinen Pädagogik, die 

verwandte Gedankengänge weder leugnen können noch wollen, verweisen auf die 

Unverzichtbarkeit, auf die Urteils- und Verantwortungsfähigkeit des Individuums im 

pädagogischen Prozeß, damit manipulative Fremdbestimmung gebannt bleibt. 

Selbstbestimmung und Mündigkeit sind selbstverständliche Forderungen der Allgemeinen 

Pädagogik, damit die Dignität der Person und das Recht auf die unwiderrufbare Einmaligkeit 

derselben erhalten bleiben. Marian HEITGER, ein Hauptvertreter der 

transzendentalphilosophischen Pädagogik, definiert seine Auffassung von Allgemeiner 

Pädagogik treffender, wenn er sagt: "Allgemeine Pädagogik als Anwalt der Personalität des 

Menschen, als Anwalt seiner Freiheit und Würde definiert Erziehung unter der Absicht auf 

Moralität und Sittlichkeit."100 

 

Diese Auffassung steht natürlich nicht in Einklang mit John Deweys lebenslangem Kampf 

gegen absolute Wahrheiten und damit gegen das traditionelle Verständnis von Vernunft. In 

seinem Rückblick auf die 'Erneuerung' seiner Philosophie (1948) nach über 25 Jahren bemüht 

er sich, Antworten auf soziale Probleme in "Reconstruction of Philosophy"  zu geben, sein 

Ersetzen von 'Vernunft' durch 'Intelligenz' zu begründen und zu interpretieren. Darin 

verteidigt er auch die technologische Problemlösungsmethode gegenüber der heftigen Kritik 

aus dem traditionellen Lager mit folgendem Wortlaut:  

 
99Taylor, Charles: The Malaise of Modernity, Anansi, Ontario 1991, S. 5. 
100Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit 'Allgemeiner Pädagogik' für den Bildungsauftrag der 

 Universität von heute, Wiener Universitätsreden , Neue Folge 5, WUV 1996, S. 20. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

94 

"Wenn 'Intelligenz' als Synonym für das gebraucht würde, was eine wichtige Schule der 

Vergangenheit 'Vernunft' oder 'reinen Intellekt' nannte, wäre die Kritik mehr als 

gerechtfertigt. Aber das Wort benennt etwas ganz Verschiedenes von dem, was als das 

höchste Organ oder 'Vermögen' angesehen wurde, letzte Wahrheiten zu begreifen. Es ist 

eine Kurzbezeichnung für große und stetig anwachsende Methoden der Beobachtung, 

des Experiments und des reflektierenden Schließens, die in sehr kurzer Zeit die 

physiologischen Bedingungen des Lebens revolutioniert haben, die aber bis jetzt noch 

nicht für eine Anwendung auf das entwickelt worden sind, was selbst spezifisch und 

grundlegend menschlich ist."101  

 

In der Folge bezeichnet er Intelligenz als 'Neuling', der sich selbst im physischen Bereich der 

Forschung bislang nicht in den verschiedenen Aspekten des menschlichen Schauplatzes 

entwickelt hat. Daraus folgert er, daß  

"die vorzunehmende Erneuerung nicht darin besteht, "Intelligenz" als etwas Fertiges 

anzuwenden. Sie besteht darin, "die Art von Methode (die Methode der Beobachtung, 

die Auffassung von der Theorie als einer Hypothese und die experimentelle 

Überprüfung), durch die das Verständnis der physischen Natur auf seine gegenwärtige 

Höhe gebracht worden ist, auf die Erforschung menschlicher und moralischer 

Gegenstände zu übertragen."102  

 

Der traditionelle Prüfstein der Vernunft wird demnach nicht mehr anerkannt, Dewey ersetzt 

aber - wie das obige Zitat belegt - nicht einfach 'Vernunft' durch 'Intelligenz', sondern 

übersieht  dabei auch die Gefahren, die jede hypothetische Fragestellung (siehe 4.1 - die dritte 

Stufe des reflektiven Denkens) in sich birgt: einerseits die Projektion eigener Vorstellungen - 

was einer Fremdbestimmung gleichkommt - andererseits eine bewußte oder unbewußte 

Instrumentalisierung für politische oder soziale Zwecke. Damit entsteht ein weiterer 

Widerspruch zu Deweys Forderung, wonach die Schüler von Objekten zu Subjekten des 

Lernprozesses werden sollen (siehe 3.3). In der Pädagogik bedeutet das dann auch einen  

Verlust der Absicht auf Bildung zur Mündigkeit. 

 

Von der irritierenden Erfahrung des immer schneller werdenden Wechsels von Behauptung 

und Widerlegung, sei das nun Fortschritt oder Verfall in Wissenschaft, Kunst, Kultur, Sitte 

und Brauchtum, kann jeder Erwachsene mit Erinnerungsvermögen berichten. Keine 

Erkenntnis ist von Dauer, alles unterliegt fortwährender Veränderung. Von einer den 

Augenblick überdauernden Geltung auch der pädagogisch-wissenschaftlichen Aussagen ist 

kaum noch die Rede. Der Neuigkeitswert einer Theorie wird heute oft höher eingeschätzt als 

 
101Dewey, John: Die Erneuerung der Philosophie, dt. Übers. Junius, Hamburg 1989, S. 13., orig. 1920. 
102ebenda , S.13  f. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

95 

ihre Wissenschaftlichkeit. Daher plädiert Marian HEITGER für eine Orientierung, die so 

allgemein ist, daß sie für alle Menschen zu allen Zeiten müßte gelten können. Diese 

Orientierung könne bei Anerkennung von Pluralismus und Geschichtlichkeit nur im Denken 

selbst gefunden werden. "Das ist keine Tautologie, sondern die Behauptung eines Telos der 

Vernunft, das im Denken des Denkens zu entdecken ist. Dieses Telos zeigt sich im Anspruch 

allen Denkens, richtig sein zu wollen, also in seiner Beziehung auf Geltung."103 Diese 

Beziehung ist eine normative Vorgabe, weder an Alter, Geschlecht, Klasse oder Rasse 

gebunden. 

 

Kehren wir nochmals zurück zu Deweys Zitat, aus dem im Gegensatz zu KANT und 

HEITGER (Schüler Petzelts) eine empirische Vorgangsweise und pragmatische Ethik 

abzulesen ist. Die Zwanzigerjahre waren geprägt von einer Euphorie über die Vielzahl neuer 

technischer Errungenschaften, doch der uneingeschränkte positivistische Glaube an den 

technologischen Fortschritt wurde bald durch die Weltwirtschaftskrise in Frage gestellt. 

Dewey war in erster Linie Gesellschaftserneuerer und war davon überzeugt, daß durch die 

Anwendung der wissenschaftlichen Methode eine demokratischere und sozial gerechtere 

Gesellschaft möglich sei. Aber Kant war kein Empiriker und noch viel weniger ein Positivist. 

Die tatsächliche Zurückführung der 'Vernunft-im-Allgemeinen' auf eine 

'technowissenschaftliche Vernunft' tritt auch nicht während der Aufkärung, sondern mit dem 

Positivismus auf. Als Hauptvertreter dieser Richtung, die die Wissenschaften auf eine 

Einheitsformel zu bringen versuchten, sind Auguste COMTE und CARNAP zu nennen, für 

den pädagogischen Diskurs Felix von CUBE. Ausgeschlossen bleiben damit Vertreter des 

kritischen Rationalismus, wie Sir Karl POPPER und Hans ALBERT.  

 

"Für die Pädagogik führte das positivistische Programm in der Konsequenz zur 

Verabsolutierung der Zweckrationalität und zur Rückführung der Pädagogik auf Didaktik, wo 

für die Reflexion über die zu verwirklichenden Erziehungsziele kein Ort mehr bleibt."104  

 

Beim Positivismus handelt es sich um eine Metaphysik, die im Wesentlichen zwei Dinge 

vertritt: 

a) Die Wissenschaft ist die einzige Form des gültigen Wissens; 

b) Die Theorien sind das Ergebnis der zurückführenden (reduktiven) Verallgemeinerung, 

die sich aus der empirischen Beobachtung ergibt. 

 

 
103Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit "Allgemeiner Pädagogik" für den Bildungsauftrag der 

 Universität heute, Wiener Universitätsreden 5, Abschiedsvorlesung, WUV 1996, S.12. 
104Melich, Joan-Carles: Die Grenzen der technologischen Vernunft im erzieherischen Handeln, In: 

 Pädagogische Rundschau  49, Frankfurt 1995, S. 554. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

96 

In den letzten Jahren häufen sich aber die Stimmen derer, die die alles überwältigende 

Anwesenheit des pädagogischen Positivismus in Frage stellen, und das nicht nur aus dem 

traditionellen Lager. In unserem Jahrhundert stellte zum ersten Mal Max WEBER 

soziologische Überlegungen zur instrumentellen Vernunftmäßigkeit an. In seinen beiden 

Werken "Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus" und "Wirtschaft und 

Gesellschaft" kommt er zur Erkenntnis, daß die Entwicklung der Gesellschaft uns 

unvermeidlich zu einer Vorherrschaft der instrumentellen Vernunftmäßigkeit führt und, eben 

deshalb, zu einer Form des Handelns, die sich daraus ableitet: 'das zweckbezogene 

vernünftige Handeln'. Die Soziologie als Wissenschaft hat sich aber darauf zu beschränken, 

soziales Handeln zu beschreiben und zu verstehen, keine Werturteile zu bilden. Weber 

kritisiert also nicht die instrumentelle Vernunft, sondern stellt nur das Soziologische seines 

Fachbereichs fest. 

 

Dieser neue Forschungsbereich der 'Kritischen Theorie' wird dann in der ersten Phase 

vornehmlich von Max HORKHEIMER und Theodor W. ADORNO abgedeckt. Während in 

der Weber‘schen Soziologie das Phänomen lediglich verstanden wird, geht es nunmehr 

darum, es kritisch zu bewerten. Die Kritische Theorie setzt sich zum Ziel, den 

Reduktionismus der instrumentellen Vernunft anzuprangern und eine theoretische Alternative 

zur traditionellen  

Philosophie anzubieten. 

Ein Hauptvertreter der zweiten Generation, der dem im westlichen Denken vorherrschenden 

Positivismus und Neopositivismus ein Ende zu setzen versucht, ist Jürgen HABERMAS mit 

seiner "Theorie des kommunikativen Handelns"105 

 
105Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, Suhrkamp, Frankfurt 1981. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

97 

4.4.1 DIE GRENZEN DER INSTRUMENTELLEN VERNUNFT 

 

 

Die folgenden sechs Thesen möchte ich auf den nachfolgenden Seiten ausführlicher 

entwickeln: 

 

1 Der Mensch lebt in und durch Wertvorstellungen. Die Effizienz ist einer dieser 

Werte, aber nicht der einzige und noch viel weniger der Bezugspunkt, dem sich alle anderen 

zu unterwerfen haben. Die Wertvorstellung der Effizienz, welche der instrumentellen 

Vernunft eigen ist, kann demzufolge nicht die Erwartungen der anthropologischen 

'Unzulänglichkeit' erfüllen. 

 

2 Die Reduzierung der pädagogischen Vernunft auf instrumentelle Vernunft ist im 

Schul- und Universitätscurriculum zu beobachten. Wenn ein solcher Lehrplan das darstellt, 

was die Erwachsenen als dem Lernen der Kinder dienlich ansehen, dann ist alles unwichtig, 

was nicht instrumentalisierbar ist, und verdient es demzufolge nicht, unterrichtet zu werden 

(z.B.Latein etc.). 

 

3 Die pädagogische Vernunft mit der instrumentellen Vernunft gleichzusetzen hat 

zur axiologischen Folge den Verlust des Ansehens jeglicher Wertvorstellung, die der 

Effizienz zuwiderläuft und führt somit - wie Habermas es sagt - zur 'Kolonialisierung' aller 

Bereiche menschlicher Seinsformen, die nicht an der Wertvorstellung der Wirksamkeit 

ausgerichtet werden können (wie die Moral, die Kunst, die Religion usw.) 

 

4 Die Vorherrschaft der instrumentellen Vernunft führt zum Verschwinden des 

menschlichen Subjekts als Schöpfer und Gestalter der Geschichte und der Gesellschaft und 

läßt es zum Knecht, zum Sklaven der Bürokratie und des Systems werden. Die Lebenswelt 

stirbt demzufolge in den Klauen der systematischen Unpersönlichkeit. 

 

5 Die "Kolonialisierung" (Habermas) der pädagogischen Vernunft durch die 

instrumentelle Vernunft bedeutet auch die Verneinung bzw. die Privatisierung des Gefühls 

und - demzufolge - der Empathie (vgl. Rogers) und des 'Mitverschuldens' im erzieherischen 

Handeln. Die Erziehung wird unter diesem Gesichtspunkt als eine rein technische 

Angelegenheit verstanden. 

 

6 Die Schlüsselbegriffe, derer sich die instrumentelle Vernunft in der Pädagogik 

bedient, sind -außer der 'Vernunftmäßigkeit' verstanden als 'instrumentelle Vernunftmäßigkeit' 

- Subjekt, Ziele, Zielsetzungen, Bewertung, Wirksamkeit (Effizienz) und Kontrolle. Die auf 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

98 

die Paideia angewandte Kritik der instrumentellen Vernunft verteidigt den Standpunkt, daß es 

nicht möglich ist, das erzieherische Handeln lediglich anhand dieser Kategorien zu verstehen. 

Es müssen andere Kategorien und Begriffe herangezogen werden, wie 'kommunikative 

Vernunft', 'ästhetische Erfahrung', 'Katharsis', 'Leidenschaft', 'Antlitz', 'Leiblichkeit', 'Sich-

gegenüberstehen', 'Ineffizienz', 'grundlos', 'Ethik', 'Liebe', 'Improvisation' und 

'Mitverschulden'. 

 

Zur ersten These, nämlich daß der Mensch in und durch Wertvorstellungen lebt, wäre 

festzustellen, daß die neuen Technologien eigentlich gegen das arbeiten, was soziale Werte 

genannt wird, auch wenn sie das Problem des Zugangs zum 'Lehrstoff' lösen mögen. Das 

schließt auch das Verständnis demokratischer Prozesse ein. Es reicht nicht, daß Kinder >am 

Ort ihrer Wahl< lernen. Es geht darum, sie in eine Umgebung zu bringen, welche die 

Zusammenarbeit fördert, die Sensibilität und Verantwortung für andere. Deshalb ist die 

Befolgung gewisser Regeln im Zusammenleben notwendig. Im Zusammenhang mit der 

Lehrerbildung spricht Marian HEITGER von einem 'pädagogischen Ethos', das neben der 

Qualifizierung didaktischer, organisatorischer, psychologischer oder auch sozialtechnischer 

Hinsicht ebenso wichtig erscheint. Wenn der Beruf zur Berufung werden soll, dann sind 

Einstellung und Haltung gefordert, dann gehören Liebe und Anteilnahme, Achtung und 

Vertrauen, Geduld und Hoffnung als Tugenden zum Lehrersein. "Pädagogisches Ethos 

verkommt aber unter dem Diktat von Professionalität und Pragmatik zum pathetischen 

Überbau, beschworen in Sonntagsreden, häufig genug ersetzt durch ideologische 

Bevormundung."106 

 

Eine Vielzahl anderer namhafter Pädagogen beschäftigt sich einstweilen mit der 

Notwendigkeit, die Grundlagen für eine Kritik der pädagogischen Vernunft zu schaffen. Die 

zweckbezogene Vernunftmäßigkeit hat andere Formen der Vernunft verschlungen, wie 

zum Beispiel die wertbezogene Vernunft. WEBER stellt die Tatsache fest, daß eine Welt, in 

der die wertbezogene Vernunftmäßigkeit schließlich durch die zweckbezogene 

Vernunftmäßigkeit kolonisiert wird, zu einem "stahlharten Gehäuse" wird, in dem die 

Menschenwesen all ihre Freiheit verlieren und zu Robotern in den Diensten einer 

entpersonalisierten Bürokratie werden. Die instrumentelle Vernunft leitet sich aus der 

aufgeklärten Vernunft ab, zerstört jedoch deren Ideale. 

 

Eines dieser Ideale ist zweifellos die Wertverschiebung von den Disziplinen zum Subjekt. 

Erinnern wir uns doch noch an Deweys Hochschätzung jedes Augenblicks im Kind, der nicht 

verzweckt werden darf. "Erziehung hat kein Ziel außerhalb ihrer selbst: sie ist selbst Ziel, ist 

Selbstzweck". Die Aufklärung glaubt an die Vernunft; der Positivismus jedoch reduziert die 

 
106Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit "Allgemeinen Pädagogik"..... a.a.O. S. 22. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

99 

ursprüngliche aufgeklärte Vernunftmäßigkeit auf ein einseitiges Verständnis derselben. Die 

analytisch-empirischen Verfahrensweisen dulden nur einen Typus von Erfahrung, nämlich 

den, den sie selbst definieren. Wir entdecken Bereiche der Unbestimmtheit in der 

erzieherischen Praxis, die sich den 'Eisenstäben' (Habermas) der instrumentellen 

Vernunftmäßigkeit entziehen, was selbstverständlich nicht bedeutet, daß sie irrational sind. 

"Unbestimmtheit ist kein Syndrom für Irrationalität - wenn dem so wäre, wäre die 

Quantenmechanik irrational -, ebensowenig wie sie ein Äquivalent für 'Willkürlichkeit' (wie 

Felix Von CUBE es darstellt) und (auch nicht für) Subjektivität ist."107 

 

In diesem Zusammenhang möchte ich an HERBARTS Grundbegriff der Pädagogik, an "die 

Bildsamkeit des Zöglings" erinnern und im Sinne HEITGERS die damit verbundene 

Unbestimmtheit als ein Übergehen zur Festigkeit ebenfalls positiv behaftet verstehen, nicht 

als Irrationalität oder Willkür verstanden wissen. 

 

Warum tritt diese technologische Sicht der Welt auf? Der Grund ist im 'Ende der Modernität ' 

zu suchen, was nichts anderes als das Ableben der Aufklärung bedeutet. Die Niederlage 

jeglicher Form des Absoluten heißt bei NIETZSCHE "Gott ist tot" bzw. "Keine Götter mehr" 

bei Neil Postman. Auch "Das Ende des Subjekts" wird von vielen Autoren (u.a. auch Heitger) 

thematisiert, beziehungsweise beschworen. Die Kritik der instrumentellen Vernunft verneint 

nicht die Anwendung der Technik, sondern richtet sich nur gegen den Mißbrauch der 

technischen Vernunftmäßigkeit. Wir haben bereits den Punkt erreicht, wo die technologische 

Vernunft die Wirksamkeit in einen moralischen Wert verwandelt und damit normativen 

Charakter angenommen hat. 

 

Die Medizin ist ein praktisches Beispiel für fachliches Handeln, das durch die instrumentelle 

Vernunft kolonisiert worden ist. Lediglich aus technologischer Sicht gesehen, hat die Medizin 

zur Reduzierung des Patienten auf ein Objekt geführt, einen Gegenstand, der dringend 

"repariert" werden muß. Der andere verliert in diesem Fall sein Antlitz und wird zum 

Problem, das als solches technisch gelöst werden soll. Dasselbe gilt auch für die Pädagogik an 

den Schulen, die zu gesellschaftlichen Reparaturwerkstätten verkommen und zusehends 

entpersonalisiert werden. Es handelt sich um eine Metaphysik der Totalität, desselben, welche 

das Transzendente, das Äußere, das andere und den anderen, das Unendliche: die Ethik, nicht 

berücksichtigt. Für den zeitgenössischen Menschen sind klassische Werte, wie 

Verantwortung, Geltung oder Verpflichtung von Werten wie Effizienz, Wirksamkeit, 

Optimierung, Fortschritt, Erfolg ersetzt worden. 

 

 
107Melich, Joan-Carles: Die Grenzen der technologischen Vernunft. a.a.O. S.559. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

100 

Wenn wir uns auf KANTs zweite Formulierung des kategorischen Imperativs besinnen, 

stellen wir fest, daß der Mensch niemals als ein Mittel, sondern immer als ein Zweck gesehen 

werden muß. Technisches Handeln steht demnach dem moralischen Handeln gegenüber, 

nützliches Handeln einem Handeln aufgrund einer Verpflichtung (deontologisch). John 

Dewey hingegen propagierte die Aufhebung der Gegensätze und setzte nützliches Handeln 

dem moralischen Handeln gleich. Wird Erziehung aber mit letzter Konsequenz als Erfahrung 

gedacht, dann fallen Ziel und Mittel zusammen. Damit gewinnt Erfahrung eine religiöse 

Qualität, Erziehung selbst wird zur Religion. Für ihn ist das Kind nicht der Maßstab, wohl 

aber der Ausgangspunkt des erzieherischen Geschehens.  

 

Woraus ist aber das Recht abzuleiten, technisch (also geplant, kontrolliert, systematisch) in 

das Verhalten anderer einzugreifen? Dem ursprünglichen Dewey‘schen Anspruch, den 

Schüler als Subjekt zu betrachten, nicht als Objekt, werden wir durch die angewandte 

instrumentelle Vernunft nicht mehr gerecht. Das Gegenteil ist eingetreten: Der Mensch ist 

durch die technologische Vernunft zum Objekt degradiert und demzufolge als 

Menschenwesen, als Antlitz in seiner unhintergehbaren Seinswürde zerstört. Die Person ist 

nicht mehr der Bezugswert, an dem sich die anderen Mittel auszurichten haben, sondern sie 

selbst wird zu einem Mittel. 

 

Die Kritik der instrumentellen Vernunft richtet sich nicht gegen die Technologie als 

solche, sondern nur gegen die technische Geisteshaltung, gegen deren ausschließende und 

reduzierende Vernunftmäßigkeit. Sie widersetzt sich der Tendenz, die Technik als Mittel in 

einen Zweck zu verwandeln, den Knecht zum Herrn werden zu lassen. Die instrumentelle 

Vernunft hat sich der ethischen Vernunft unterzuordnen. Wenn dem nicht so ist, besteht keine 

Möglichkeit, Erziehung von Indoktrinierung oder Dressur zu unterscheiden. 

 

Der grundlegende Wert der pädagogischen Vernunft ist damit nicht mehr die Wirksamkeit, 

sondern die Verantwortung. In der Moral verpflichtet mich der andere, ich bin dem anderen 

verantwortlich, ohne eine Gegenleistung zu erwarten. In der Logik der instrumentellen 

Vernunft ist kein Platz für Transzendenz. Ohne Transzendenz gibt es keine Unendlichkeit, 

kein Äußeres, kein Antlitz, keine Ethik, keine anderen, gibt es keine Verantwortung. 

 

Die Frage, die sich abschließend aufdrängt, kann also nur lauten: Kann praktische Vernunft in 

der Schule aufgeklärt werden? Dietmar Langer 108 kommt in seinem Versuch, diese Frage zu 

erörtern, zum Schluß, daß dies weder diskursiv noch dialogisch noch sonstwie möglich ist. Im 

Bündnis mit Herbert Keuth, Wolfgang Wieland und Otto Friedrich Bollnow (Vertreter der 

 
108Langer, Dietmar: Kann praktische Vernunft in der Schule aufgeklärt werden können? Pädagogische 

 Rundschau 49. Frankfurt 1995, S. 361-383. 



Zentrale Begriffe in Deweys Bildungsphilosophie 

101 

anthropologisch-orientierten Hermeneutik mit existenzphilosophischem Hintergrund) glaubt 

er, daß nicht nur die kritische Theorie, sondern jeder Versuch einer rationalen Begründung der 

Ethik am Begründungs-Trilemma scheitert. Das Programm der Aufklärung ist insoweit 

undurchführbar. Sollte es je so etwas wie ethisches Wissen geben, so wird sich die Richtigkeit 

eines moralischen Urteils nicht auf eine zureichende Begründung, sondern nur auf irgendeine 

Art von Erfahrung stützen können. 

 

In seiner aufschlußreichen Abhandlung zu diesem Thema zeigt er, daß sich praktische 

Vernunftfähigkeit auch in der Schule vermitteln läßt, wenngleich mit dieser Fähigkeit nicht 

eindeutige Richtigkeit des Handelns, sondern aufgrund von Verfahren lediglich negativ 

ausgrenzende Sondierungshilfe möglich ist. Praktische Vernunftfähigkeit erleichtert die 

Entscheidung, ermöglicht Orientierung. "Verantwortlich entscheiden müssen wir aber selbst. 

Darin besteht unsere Freiheit."109 

Wenn es der theoretischen Vernunft auch nicht möglich scheint, Wahrheit mit 'Gewißheit' zu 

entdecken, so kann sie doch nicht das Fragen nach Wahrheit oder zumindest das 

Fürwahrhalten auch in Gesprächen völlig abweisen. 

 

Wir sollten in Bezug auf Aufklärungsmöglichkeiten einen bescheidenen und daher redlichen 

Umgang mit der Idee der Rationalität an den Tag legen. Praktische Vernunft ist zu schwach, 

verstrickt sich in Widersprüche, sodaß sie für Ergebnisse ihres Tätigseins niemals eine 

Erfolgsgarantie übernehmen kann (vgl. W. Wieland). Außerdem bedarf sie, um 

Handlungsrealität überhaupt erreichen zu können, nach wie vor des Willens zur Vernunft, und 

"Die Bildung dieses Willens ist und bleibt das zentrale Problem des pädagogischen Handelns 

auch in der Schule."110 

Diese Willensbildung läßt sich aber nicht in einer technischen Art und Weise bewerkstelligen, 

sondern vielmehr auf der Grundlage einer pädagogischen Atmosphäre, die von Humor, Güte, 

Gesprächsbereitschaft, Gelassenheit usw. geprägt ist. Die Anerkennung der 

Zurechnungsfähigkeit ist daher eine unumgängliche Implikation des Sprechens und Handelns, 

womit als Grundvoraussetzung die Anerkennung der Seinswürde des Dialogpartners zum 

Ausdruck gebracht wird. 

 

 
109ibid. S. 379. 
110Langer, Dietmar. ibid. S. 380. 



 

102 

 

5 DEWEY UND DIE PROJEKTPÄDAGOGIK  

 

5.1 ZUR VORGESCHICHTE 

 

 Es gehört zum pädagogischen Allgemeinwissen, daß die Projektmethode aus den 

Vereinigten Staaten stammt und den Kern der "progressiven" Pädagogik ausmacht. Laut ihrer 

Verfechter stellt sie die einzig wahre Möglichkeit dar, um "Erziehung zur Demokratie" 

voranzutreiben. Diese Annahme findet man in Peter PETERSENS111 "Der Projektplan. 

Grundlegung und Praxis von John Dewey und William Heard Kilpatrick" genauso wie in 

einer zweiten Aufsatzsammlung zum selben Thema von Georg GEISSLER112. Die meisten 

Projekthistoriker der Nachkriegszeit interpretieren die Geschichte der Projektmethode nach 

demselben Muster. Sie beachten zwar, daß Charles R. RICHARDS den Projektbegriff um 

1900 in die Pädagogik eingeführt hat, vertreten aber die Meinung, daß DEWEY die 

Projektmethode begründete, KILPATRICK (Doktorand bei Dewey) sie verbindlich definierte 

und Ellsworth COLLINGS (Doktorand bei Kilpatrick) sie idealtypisch verwirklichte. 

 

Michael KNOLL113 bemüht sich in einem viel beachteten Aufsatz um eine Revision unseres 

Geschichtsbilds und kommt nach eingehenden Recherchen zum Schluß, daß die 

Projektmethode nicht ein Kind der Demokratie ist, sondern ein Kind des Absolutismus, daß 

sie ursprünglich nicht aus Amerika, sondern aus Europa kommt. In seinen überzeugenden 

Ausführungen zur Historiographie des Projektbegriffs verweist er auf Architekturwettbewerbe 

in Italien (schon Ende des 16. Jahrhunderts), dann in Frankreich (17. Jh.), schließlich in 

Deutschland, Österreich und der Schweiz (18.Jh.), erst Mitte des 19. Jh. in den Vereinigten 

Staaten. Doch eine ausführliche Diskussion des Geschichtsbilds der Projektmethode kann 

nicht zu den Aufgaben dieser Arbeit gehören. 

 

Was uns vielmehr beschäftigt, ist der Befund der aktuellen pädagogischen Diskussion, die 

Frage: Warum wird heute der Projektbegriff so "unpräzis", "ausufernd" und 

"inflationär" gebraucht? Machen wir vielleicht gegenwärtig dieselben Erfahrungen im 

deutschen Sprachraum wie sie vor 60 Jahren in den Vereinigten Staaten gemacht wurden? Um 

auf diese Fragen schlüssige Antworten zu finden, ist es allerdings unerläßlich, einen 

historischen Rückgriff zu tätigen und ein Schlaglicht auf jene Epoche zu werfen, als die 

Diskussionen um die Interpretationen schon einmal die pädagogischen Gemüter aller Lager 

erhitzt hatten. 

 
 

111Petersen, Peter (Hg.): Der Projekt-Plan. Grundlegung und Praxis von John Dewey und William Heard  

  Kilpatrick. Weimar 1935. 
112Geißler, Georg: (Hrsg.): Das Problem der Unterrichtsmethode in der pädagogischen Bewegung. 

 Weinheim 1970 (8.Aufl.). 
113vgl.Knoll, Michael: 300 Jahre Lernen am Projekt. In: Pädagogik 7-8/93. S. 58-63. 



Dewey und die Projektpädagogik 

103 

Schon im Jahre 1879  forderte CALVIN WOODWARD in St. Louis anstelle von Griechisch 

und Latein "manual training" in der höheren Schule, mehr "Konstruktion als Instruktion". Der 

Werkunterricht sollte sich demnach schon damals an den Interessen und Erfahrungen des 

Kindes orientieren. Laut Dewey, dem führenden Exponenten der Reformpädagogik um die 

Jahrhundertwende, sollte der Unterricht "von der Psychologie des Kindes" ausgehen, die 

Idee vom ganzheitlichen Lernen wurde von Charles R. Richards übernommen und die 

Instruktion nicht - wie bei Woodward, der vorgeschlagen hatte, die handwerkliche 

Ausbildung von der Hochschule auf die High School vorzuverlegen - dem Projekt 

vorgeschaltet, sondern in die konstruktive Projektarbeit integriert. Daraus ergab sich das oft 

zitierte Indianerprojekt an der Horace Mann School im Jahre 1906.  

 

Mit den Jahren gewann die Projektmethode immer mehr Anhänger, in Massachusetts erlangte 

der "Home Project Plan" mit landwirtschaftlichem Bezug immer größere Bedeutung.  

Dadurch kamen auch die Lehrer der akademischen Fächer mit dem Projektbegriff in 

Berührung. Bald galt die Projektmethode als die Methode der "progressiven" Erziehung, nach 

Woodwards Vorstellung verlief der Projektunterricht systematisch, von den elementaren 

Prinzipien zu den praktischen Anwendungen - von der "Instruktion zur Konstruktion", um 

in Woodwards Worten zu sprechen. Sie schien in exemplarischer Weise die Forderung des 

pädagogischen Pragmatismus von Dewey zu verwirklichen, wonach das Kind nicht "wie 

eine Gans" mit Wissen vollgestopft werden durfte, sondern wie im Leben "selbst tätig" sein 

mußte, sollte es Initiative, Schöpferkraft und Urteilsfähigkeit entwickeln. Um allgemein 

anwendbar zu sein, mußte die Projektmethode jedoch neu definiert werden. Diese Aufgabe 

setzte sich insbesondere William H. KILPATRICK zum Ziel, der Erziehungsphilosoph und 

Kollege von RICHARDS und Dewey am Teachers College in New York, als er im Herbst 

1918 den berühmt gewordenen Aufsatz "Die Projektmethode" veröffentlichte. 



Dewey und die Projektpädagogik 

104 

5.2 DIE PSYCHOLOGISIERUNG DES PROJEKTBEGRIFFS VOR  1945 

 

KILPATRICK begründete sein Projektkonzept mit Deweys Theorie der Erfahrung. Die 

Kinder sollten Erfahrung erwerben, indem sie ihre Kenntnisse und Vorstellungen in konkreten 

sozialen Situationen anwandten. Doch mehr noch als auf die Erfahrungstheorie von John 

Dewey berief sich Kilpatrick auf die Lernpsychologie von Edward L. THORNDIKE. Nach 

Thorndikes "Gesetzen des Lernens" verschaffte ein Handeln, zu dem eine Neigung bestand, 

eine Befriedigung und wurde eher wiederholt als ein Handeln, das unter "Zwang" erfolgte und 

"verärgerte". KILPATRICK zog daraus den Schluß, daß die "Psychologie des Kindes" das 

ausschlaggebende Moment im Lernprozeß war. Das Kind mußte entscheiden können, was es 

wollte; denn in dem Maße, in dem es seine eigenen "Absichten" verfolgte, erhöhten sich seine 

Motivation und sein Lernerfolg. 

Diese Einsichten legte KILPATRICK seinem Projektkonzept zugrunde, er definierte das 

Projekt weit als "herzhaftes absichtsvolles Tun" (nicht als "herzhaftes planvolles Tun", wie es 

in der deutschen Übersetzung von Petersen heißt). Die Absicht des Schülers, die Einstellung 

zu seiner Arbeit spielte dabei die entscheidende Rolle. Was auch immer das Kind unternahm, 

solange es "absichtsvoll" geschah, handelte es sich um ein Projekt.  

 

Aus der "speziellen" Methode war bei Kilpatrick eine "generelle" Methode geworden114, 

und von den ursprünglich drei Kriterien der Projektmethode reichte nun ein Kriterium, 

nämlich die Schülerorientierung, zur Definition aus. Die beiden anderen Merkmale - die 

Wirklichkeitsorientierung und die Produktorientierung - hatten ihre Bedeutung verloren. 

Ellsworth Collings, ein Doktorand bei Kilpatrick, versuchte dann mit dem aus der 

reformpädagogischen Literatur hinlänglich bekannten "Typhusprojekt" den Beweis 

anzutreten, daß Kilpatricks Konzept des "herzhaften absichtsvollen Tuns" in der Praxis 

funktionierte, doch die weite Fassung des Begriffs 'Projekt' wurde nicht überall mit 

Begeisterung aufgenommen - im Gegenteil: Die Diskussionen über die Definition eines 

Projekts, über seine Ziele und Merkmale, seine Möglichkeiten und Grenzen ließen an 

Vehemenz nichts zu wünschen übrig. 

 

Selbst BOYD BODE115, ein "progressiver" Erziehungsphilosoph seiner Zeit, Freund und 

Anhänger Deweys, übte scharfe Kritik an Kilpatricks  leichtfertigen Umgang mit dem 

Projektbegriff. Der Begriff "Projektmethode", argumentierte Bode, bezeichne bei Kilpatrick 

nicht wie üblich die Anordnung dessen, was gelernt werden solle, sondern vielmehr die 

Einstellung, die der Schüler zu seiner Arbeit habe. Einstellung indes mit dem Begriff 

"Projektmethode" zu belegen, so Bode, sei irreführend, weil dann das Merkmal fehle, das jede 

 
114vgl. Knoll, Michael: a.a.O., S..58-63. 
115Bode,.H.Boyd: Modern Educational Theories. New York 1927, S. 157-165. 



Dewey und die Projektpädagogik 

105 

Methode kennzeichne: die Ziel - Mittel - Relation. Diesem formalen Einwand folgte der 

inhaltliche. Bode erklärte, daß Kilpatrick in seiner "Revolte  gegen die Tradition" auf 

Rousseau zurückfalle. Wie Rousseau sehe Kilpatrick allein im Kind den Schlüssel der 

Erziehung,. doch das sei "Absolutismus wie gehabt". Kilpatrick habe nur den Glauben an die 

"absolute  Ordnung der Gesellschaft" gegen den Glauben an die "absolute Natur des 

Menschen" ausgetauscht. Kilpatrick war für Bode kein Pragmatist, sondern ein 

Sentimentalist, der sich einseitig am Kind orientierte. 

 

John Dewey, Kilpatricks Lehrmeister und Doktorvater, bestätigte das harte Urteil Bodes, als 

er erläuterte, daß die "Absicht" zwar von einem Impuls ausgehe, sie unterscheide sich aber 

von dem ursprünglichen Impuls durch die Umsetzung in einen Plan und eine Methode des 

Handelns.  

Nur wenn der Lehrer dafür sorgte, daß der Unterricht kontinuierlich verlief und die 

Schüler den "ganzen Akt des Denkens" vollzogen - vom Begegnen einer Schwierigkeit 

über das Entwerfen eines Plans bis zum Lösen eines Problems - , konnten sie ihre 

Erfahrung erweitern und ihre Bildung vertiefen. Nach Dewey lag die "Methode der 

bildenden Erfahrung" allen Methoden des Unterrichts zugrunde. Die Projektmethode 

zeichnete sich dadurch aus, daß sie ein Problemlösen verlangte, das - wie das Bauen eines 

Drachens oder Bootes - insbesondere die "konstruktiven" Fähigkeiten der Schüler 

herausforderte und entwickelte. Deweys Projektdefinition war also nicht mit der von 

Kilpatrick identisch - in der Tat: Immer wenn sich Dewey zur Projektmethode äußerte, dann 

vertrat er - wie Bode, Bossing und alle bedeutenden Pädagogen der Zeit - den 

ursprünglichen werkunterrichtlichen Projektbegriff und wies mit scharfen Worten das 

Konzept zurück, das Kilpatrick in seinem Namen propagierte.116    

 

Grundsätzlich vertrat Dewey folgende Auffassungen: Sinn und Wert entstehen durch die 

Beschäftigung mit Problemen, wie sie alltäglich vorkommen. Allerdings muß die 

Problemlösung dem Muster folgen, das Naturwissenschaftler anwenden. Dieses Vorgehen 

entspricht einem vollständigen Denkakt. Aus dieser Vorgangsweise bilden sich Lebenssinn 

und Demokratie. Erst das experimentierende Umgehen mit Kulturgütern (z.B. Latein, 

Mathematik) stiftet Wert, Sinn, Bildung, Demokratie - und nicht das Kulturgut an sich. 

Während Dewey schon von der Abfolge von selbsterstelltem Plan und geordneter Ausführung 

(kognitive Prozesse) eine bildende Kraft erwartet, erhoffen sich Projektpädagogen heute, wie 

zum Beispiel Karl Frey117, denselben Erfolg vom Wechsel an Tätigkeiten und 

Metainteraktion. Dieser Beziehungsaspekt und die Ebene des sich selbst reflektierenden 
 

116cf. Dewey, John: Experience and Education (1938). In: idem: The Later Works. Vol. 13 Carbondale 1988, 

 p. 1-62, und  

      Knoll, Michael: John Dewey und die Projektmethode. Zur Aufklärung eines Mißverständnisses. In: Bildung 

 und Erziehung 45 (1992), S. 89-108. 
117vgl. Frey, Karl: Die Projektmethode. Betz Verlag. Weinheim und Basel 1993, S. 51 ff. 



Dewey und die Projektpädagogik 

106 

Subjekts, die heute gängige Forderung nach Berücksichtigung emotionaler, motorischer und 

interaktiver Dispositionen des Menschen, sind Indikatoren dafür, daß der Projektbegriff in der 

Nachfolge von Dewey zunehmend psychologisiert worden ist. 

 

Aus einem bis vor kurzem unbekannten Briefwechsel zwischen DEWEY und KILPATRICK 

(über den KNOLL 1995 berichtete) geht hervor, daß auch Dewey MONTESSORIS 

entwicklungspsychologischer Ansatz ausdrücklich begrüßte. Im Gegensatz zu Kilpatrick 

schätzte er ihre Arbeit, weil sie mit den auf stetige Bildung ausgerichteten Materialien und 

Lernhilfen unerläßliche Voraussetzungen geschaffen hatte, damit das seines Erachtens 

höchste Ziel der Erziehung, nämlich die kontinuierliche Rekonstruktion der Erfahrung, 

leichter und sicherer erreicht werden konnte. "Daher war er bereit, selbst ihm wichtige 

didaktische Prinzipien wie Sozialbezug und Lebensorientierung zeitweilig aufzugeben und 

Übungen zu akzeptieren, die strikte Einzelarbeit verlangten und spezielle Verhaltensweisen 

und Gewohnheiten einübten."118  

 

Dies ist ein Beweis dafür, daß Dewey nicht, wie oft angenommen, ein Verfechter einer 

"didaktisch-methodischen Monokultur" war. Das zeigt auch ein Blick in seine 

Laborschule (Chicago 1896-1903), wo - je nach Erfordernis - neben den obligaten 

Beschäftigungen die verschiedensten Unterrichtsmethoden zur Anwendung gelangten. 

Knoll belegt mit demselben Briefwechsel, daß vorwiegend in der deutschsprachigen 

Historiographie des Projektunterrichts der Fehler der Identifizierung der Erziehungsideen von 

'Lehrer' und 'Schüler' begangen wird, was der Wirklichkeit nicht gerecht wird. Wogegen sich 

Dewey in seiner Kritik an Kilpatrick vor allem wandte, waren dessen apodiktische 

Festlegungen, die jegliche Flexibilität vermissen ließen und darauf abzielten, "den 

schöpferischen und sozialen Interessen der Kinder absolute Priorität einzuräumen und 

strengen Methoden, wie zum Beispiel traditionellen Lehrgängen und Montessoris 

systematischen Übungen, unnachsichtig die Schultür zu weisen."119 

 

Genau das, was Deweys Pragmatismus ausmachte: die Überwindung des Dualismus von 

Kind und Curriculum, Interesse und Anstrengung, Schule und Leben, fehlte bei 

Kilpatrick. Seine Abneigung gegen Instruktion und Belehrung nahm im Laufe der Zeit immer 

stärkere Formen an. Sie erreichte ihren Höhepunkt, als Kilpatrick 1918 sein Konzept der 

Projektmethode entwickelte und darin die momentane Motivation und Befindlichkeit des 

Kindes über Lehrer und Lehrplan stellte.120 Ungeachtet seines nicht nachlassenden 

Bekenntnisses zu sozialem Lernen und demokratischer Erziehung, definierte er die Arbeit am 

 
118Knoll, Michael: John Dewey über Maria Montessori, In: Pädagogische Rundschau 50, Frankfurt 1996,  S.215. 
119Ebenda, S. 215. 
120vgl. Kilpatrick, William H.: The Project Method In: Teachers College Record 19 (1918), S 319-335 und 

 idem: The Foundations of Method. Informal Talkson Teaching. New York: Macmillan 1925. 



Dewey und die Projektpädagogik 

107 

Projekt letztlich ganz individualistisch als "Freiheit zum Handeln" und "Handeln mit 

Befriedigung" - eine Tatsache, die von Dewey seinerzeit kritisch kommentiert wurde, aber in 

der deutschsprachigen Literatur offensichtlich zumeist übersehen oder übergangen wurde. 

 

Die Kritik an Kilpatricks Definition war überwältigend und blieb nicht ohne Wirkung. In den 

dreißiger Jahren wurde der Projektbegriff immer seltener im weiten Sinne gebraucht, selbst 

Kilpatrick gab zu , mit seiner Definition für die Projektmethode als "herzhaftes absichtsvolles 

Tun" Verwirrung gestiftet zu haben.  

Das Projekt im engen - ursprünglichen - Sinn - überstand die Krisenjahre unbeschadet. Es 

existiert auch heute noch. Im technischen, naturwissenschaftlichen und landwirtschaftlichen 

Unterricht an der High School führen die Schüler regelmäßig Projekte durch, die - wie ganz 

am Anfang bei den Architekturwettbewerben - in einer Ausstellung zusammengetragen und 

von einer Jury begutachtet und mit Preisen und Urkunden ausgezeichnet werden. 

 

In Deutschland tauchten die ersten Berichte über den Projektplan Mitte der Zwanzigerjahre 

auf. Doch die Anerkennung der progressiven amerikanischen Erziehungsidee, nämlich der 

Projektmethode in den zwanziger Jahren, war nicht allzu groß, mußte sie doch mit den 

Konzepten des Gesamtunterrichts, der Arbeitsschule und der freien geistigen Tätigkeit 

konkurrieren. Als dann die Nationalsozialisten in Deutschland an die Macht kamen, begannen 

sie ihre eigenen Erziehungsvorstellungen durchzusetzen, und der reformpädagogische Einfluß 

schwand zusehends.  

 



Dewey und die Projektpädagogik 

108 

5.3 ERNEUTE BEGEGNUNG MIT DEWEY IN DER  

 PROJEKTPÄDAGOGIK NACH 1945 

 

Nach dem zweiten Weltkrieg knüpften die Pädagogen in der Bundesrepublik und Österreich 

zunächst an das reformpädagogische Erbe der Weimarer Zeit an, doch in den Sechzigerjahren 

verloren Reformpädagogik und Vorhabenmethode ihre Glaubwürdigkeit. Sie wurden als 

Wegbereiter des Nationalsozialismus abgetan und durch ihre amerikanischen Äquivalente - 

die "progressive Erziehung" und die Projektmethode - ersetzt. Man glaubte, mit den 

Konzepten von Dewey und Kilpatrick den Zauberschlüssel gefunden zu haben, um die Schule 

zu reformieren, die Gesellschaft zu demokratisieren und die Wirtschaft zu transformieren, 

versäumte aber durchwegs,  die verschiedenen Schwerpunkte bei DEWEY und 

KILPATRICK hervorzuheben. Im Gegenteil, alles, was aus Amerika auf diesem Gebiet 

übernommen wurde, wurde Dewey zugeschrieben, der als pragmatischer Philosoph der 

Demokratie nach den unrühmlichen Erfahrungen mit den Idealisten immer mehr an Ansehen 

und Bedeutung in Europa gewonnen hatte.   

 

Seitdem ist das Projekt die am meisten diskutierte Unterrichtsmethode. Alle 

Reformbewegungen der Gegenwart: die Gesamtschulbewegung, der integrierte 

naturwissenschaftliche Unterricht, die Arbeitslehre, das "offene Curriculum", das "praktische 

Lernen" - berufen sich auf die Projektmethode, wenn sie von der Implementierung ihrer 

Programme sprechen. Die Ironie fällt ins Auge. Ohne daß man es weiß, wiederholt sich im 

deutschen Sprachraum jetzt, was sich in den Verinigten Staaten sechzig Jahre zuvor ereignet 

hat: "In der Nachfolge von Kilpatrick wird der Projektbegriff oft so weit gefaßt, daß er 

praktisch alles beinhalten kann - vom Apfelweinbrennen über das kreative Schreiben bis zum 

Überlebenstraining - Voraussetzung ist nur, daß der Lehrer kein 'Planungsmonopol' besitzt."121 

 

Offensichtlich haben maßgebende Projekthistoriker Tradition mit Wirklichkeit verwechselt 

und die Ausnahme zur Regel erklärt. Damit sind deutsche wie amerikanische 

Erziehungswissenschaftler einem Irrtum verfallen. Somit ist auch Hermann Röhrs These: 

"Sicherlich gibt es eine Vor- und Nachgeschichte, aber sie reicht im Substantiellen über das 

von Kilpatrick in seinen Studien entwickelte Konzept nicht hinaus"122 zu verstehen, denn sie 

stellt die Geschichte auf den Kopf. KILPATRICK ist nicht der Klassiker der Projektmethode, 

er ist vielmehr der klassische Außenseiter. KNOLL kommt nach seinen Recherchen daher zu 

folgendem Schluß: " Was die Historiker als Höhepunkt bezeichnen, war eine Krise, und was 

sie als Epoche betrachten, war eine Episode. Sie überschätzen die Bedeutung von Kilpatrick, 

 
121Knoll, Michael: 300 Jahre Lernen am Projekt. Zur Revision unseres Geschichtsbildes. In: Pädagogik 7-8/93, 

 S.62. 
122Röhrs,Hermann: Die progressive Erziehungsbewegung. Verlauf und Auswirkung der Reformpädagogik in 

 den USA. Hannover 1977, S.109. 



Dewey und die Projektpädagogik 

109 

und von den Positionen, die Dewey, Richards und Bossing vertreten, haben sie keine rechte 

Vorstellung."123 

 

Wir können daher sagen, daß das Projekt eine Methode des "praktischen Problemlösens" ist 

und in dieselbe Kategorie gehört wie das Experiment der Naturwissenschaftler, die 

Fallmethode der Juristen und das Planspiel der Offiziere. Denn wie Experiment, 

Fallmethode und Planspiel hat das Projekt seinen Ursprung in der Professionalisierung eines 

praktischen Berufs ( Knoll berichtete z.B. über Architekturstudenten ) und wie diese wurde es 

eingeführt, damit die Studenten schon im Studium lernten, selbständig zu arbeiten und 

Theorie und Praxis zu verbinden. Im Unterschied zu Experiment, Fallmethode und 

Planspiel geht es beim Projekt jedoch nicht um Empirie, Hermeneutik und Strategie, sondern 

um "Konstruktion", um das Entwerfen eines Hauses, das Gestalten eines Spielplatzes, das 

Bauen einer Maschine. So interpretiert,  ist die Projektdefinition inhaltlich eindeutig und 

praktisch sinnvoll. 

 

Auf die Wurzeln unterschiedlicher Praxisbegriffe in der Antike (Aristoteles) und darin jeweils 

aufgehobener Theorieverständnisse wurde schon im Punkt 4.1.1 (Die Unterscheidung von 

Praxis und Poiesis) ausführlich eingegangen. Ludwig DUNCKER124 betrachtet es als großen 

Verdienst Deweys, den Anspruch der Demokratie eng mit einer Theorie der Erfahrung 

verbunden zu haben, auch Knoll sieht das nicht anders. Duncker gibt aber zu bedenken, daß - 

wenn am Ende nur das vorzeigbare Resultat zählt, die Qualität kommunikativer und sozialer 

Prozesse während eines Projekts leiden könnte, die mit dem Anspruch der Demokratisierung 

in den Unterricht einfließen. Diese Bedenken, die ich nicht teilen kann, geben genauso zur 

Verwunderung Anlaß wie der zum Thema "Scheitern eines Projekts" im österreichischen 

Grundsatzerlaß zur Projektpädagogik von 1992 vorzufindende Wortlaut:  

"Es gibt keinen Maßstab, der angelegt werden könnte, um festzustellen: 'Das Projekt ist 

gescheitert'. Im Grunde genommen, kann ein Projekt nicht scheitern: Wenn die 

ursprünglich angestrebten Ziele in einem Projekt nicht erreicht werden, wenn die 

Beteiligten unzufrieden sind oder wenn eine Veranstaltung 'schiefläuft', können 

dennoch wertvolle Lernerfahrungen gemacht worden sein. Zusätzlich ist es notwendig, 

die Gründe für die Unzufriedenheit herauszufinden, die Gründe für das Nicht-Erreichen 

der angestrebten Ziele aufzuspüren und Verbesserungsideen für das nächste Projekt zu 

sammeln. Es darf dabei nicht um Schuldzuweisungen gehen - gefragt ist eine 

konstruktive Kritik des Ablaufs."125 

 

 
123Knoll, Michael: a.a.O., S..63. 
124Duncker, Ludwig: Handeln im Dienste von Aufklärung und Demokratie. In: Pädagogik 7-8/93, S.67. 
125BMUK Grundsatzerlaß zum Projektunterricht, Wien 1992, S.34. 



Dewey und die Projektpädagogik 

110 

Ist es wirklich erwähnenswert, daß selbst beim 'Schieflaufen' eines Projekts 'wertvolle 

Erfahrungen gemacht werden' und daß es bei auftauchenden Schwierigkeiten nicht um 

Schuldzuweisungen gehen darf? Der zitierte Wortlaut erinnert doch mehr an eine 

Projektdefinition im weitesten Sinne, wie sie schon zu Kilpatricks Lebzeit heftig attackiert 

wurde.  

 

Die anthropologisch und ethisch begründete Dimension des Handelns führte immer mehr 

zum Ansetzen an Problemsituationen (mit beispielsweise sozialpolitischer Relevanz), die 

die Themenwahl in Projekten heute maßgeblich bestimmen. Sie erschließt eine Form des 

Handelns, die über das Konstruieren im architektonischen und künstlerisch-ästhetischen Sinne 

hinausweist und sie erweitert, aber auch - wie obiges Zitat belegt - zu einem postmodernen 

"anything goes" geführt hat, zu einer Betriebsamkeit der ausführenden Pädagogen mit oder 

ohne (sozial-)politischem Sendungsbewußtsein. Auf die "Transformation der Schule zu einer 

sozialpädagogischen Einrichtung" wies schon Heydorn in den 70-er Jahren hin, Schirlbauer 

diagnostiziert diesen Vorgang an einer Vielzahl von Reformvorstößen, welche sich 

weitgehend "reformpädagogischen Intentionen der Zwanzigerjahre unseres Jahrhunderts 

verdanken: Offenes Lernen und Freiarbeit, Projektarbeit und fachübergreifendes Lernen, 

Ganzheitskonzepte und Gesamtunterricht, kritische Diskussion der Ziffernnoten bis hin zu 

Vorstößen, die Ziffernnoten zugunsten ganzheitlich-verbaler Persönlichkeitsbeurteilungen 

überhaupt zu suspendieren."126 

 

Natürlich haben viele Projektpädagogen auf Knolls revolutionäre Historiographie der 

Projektmethode reagiert, so zum Beispiel der Kieler Projektpädagoge Karl FREY (jetzt ETH 

Zürich), der allerdings keinen Anlaß zur Neukonzeption seiner Publikation "Die 

Projektmethode" sieht, dafür aber Michael Knoll zum Mitautor seiner letzten Ausgabe 

gemacht hat, um sich aus dem Schußfeld der Kritik zu ziehen. Wenn Bernhard SUIN DE 

BOUTEMARD, ein weiterer  Projektpädagoge von internationalem Ruf, sich an Begriffen 

wie "Problemlösung" statt Problembearbeitung, "Projektmethode" statt Projektpädagogik stört 

und darin eine "Erblast einer verspäteten Nation"127 erkennt, ist das für mich auch schwer 

nachvollziehbar und erweckt doch eher den Eindruck von Wehleidigkeit oder Haarspalterei.  

 

Gleichgültig, welche erziehungswissenschaftliche Position eingenommen wird, die 

Diskussion   zeigt die Notwendigkeit einer klareren Projekttypologie immer dringlicher 

auf. 

 

 
126Schirlbauer, Alfred: Im Schatten des pädagogischen Eros.  Sonderzahl. Wien 1996, S. 13. 
127Bernard Suin de Boutemard: Erblast einer "Verspäteten Nation". In: Pädagogik 7-8/93, S.71 



Dewey und die Projektpädagogik 

111 

Die Erziehungsreflexion stellt sich besonders in der Reformpädagogik auf Prozesse des 

Wandels ein, nie jedoch so, daß sie positiv auf Bedingungen wie Unübersichtlichkeit, 

Flüchtigkeit oder Temposteigerung reagieren würde. In Ermangelung klarer Ziele findet sich 

der 'progressive' Pädagoge oft am Ende einer gutgemeinten Öffnung des Unterrichts in einer 

ungewollten Erlebnispädagogik, und der Kritische unter ihnen muß sich dann verlegen fragen: 

Wie sollen Erlebnisse erziehen, wenn sie flüchtig sind, nach Wiederholungen drängen und 

moralisch indifferent wirken? Die unkritische Mehrheit darf sich im Jahrhundert des Kindes 

der Zustimmung der Öffentlichkeit bei jeder Form des Aktionismus gewiß sein, denn alle 

Rivalen der Reformpädagogik sind heute verschwunden oder marginalisiert. Die 

Unmittelbarkeit des Erlebens, der Unterricht nach Anlaß und Projekt, die Selbsttätigkeit oder 

die Klient-Orientierung haben eine Gemeinsamkeit, sie lassen über die Lernsituation hinaus 

keine Prognosen mehr zu. Insofern wäre der Modernisierungseffekt der Reformpädagogik ein 

selbstdestruktiver, aber die Reformpädagogik soll als semantischer Korpus von hoher 

Kontinuität verstanden werden, der elastisch genug ist, auch auf die neuartigen 

Entwicklungsschübe der Gesellschaft im 19. und 20. Jahrhundert zu reagieren. 

 



Dewey und die Projektpädagogik 

112 

5.4 DIE GLEICHSETZUNG VON SCHÜLERZENTRIERTEM MIT 

 PERSONENZENTRIERTEM ANSATZ IN DER ERZIEHUNG 

 

 Nach enttäuschter Reformeuphorie in den späten 60er und frühen 70er Jahren wandten 

sich viele Pädagogen sich selbst zu, ihren Gefühlen, Wünschen, Ängsten und Beziehungen. 

Diese Auswüchse kennen wir als Therapie-Boom, als Überbewertung therapeutischer 

Konzepte für Erziehungsfragen. CARL ROGERS, der Urheber der Gesprächstherapie, 

entwickelte seine "Drei-Variablen-Therapie (Authentizität-Akzeptanz-Empathie) bereits in 

den 40er Jahren, begann sie dann empirisch zu "verifizieren, objektivieren und 

differenzieren", bevor er sich in den 60er Jahren mit MASLOW für die Institutionalisierung 

einer humanistischen Psychologie engagierte.  Er begründete seine therapeutische Haltung 

und die Art seiner Beziehungen zu anderen Menschen in letzter Instanz mit der Annahme, daß 

es keine allgemeinverbindliche, von der Realität der Menschen separate Objektivität gibt. 

Jeder Mensch ist Mittelpunkt je einer Wirklichkeit, die sich nur subjektiv-individuell 

konstituiert. Aber: nach dem Motto zu leben, als gäbe es nur die Subjektivität des einzelnen, 

nicht die Objektivität der Verhältnisse, befreit zwar das Individuum vom Gefühl der 

Verantwortung  und des Gewissens, setzt aber auf eine Therapeutisierung aller Beziehungen, 

wie das besonders in der Antipädagogik der Fall ist. 

 

Was für pädagogische Konsequenzen zieht Rogers aus seinen Erkenntnissen, wo gibt es 

Affinitäten zu Deweys Denkweise, wo ist der Schnittpunkt der Verwechslung?  

 

Um als 'Facilitator von Lernen' zu wirken - Rogers vermeidet das Wort Lehren -, ist neben 

den drei Grundhaltungen nur "das Bereitstellen von Ressourcen erforderlich.....Eine 

gedankliche Nähe zu Montessoris Materialien, Petersens Verordnungen besteht ebenso wie zu 

den Konzepten Offenen Unterrichts und Offener Curricula..."128 Auch der Einfluß Kilpatricks 

ist nicht zu übersehen, er räumt der Entfaltung des individuellen Menschen ein unbedingtes 

Primat ein, womit er naive Varianten rousseauistischer und reformpädagogischer 

Kindheitsverklärung nährt. Fast alle Konzepte eines 'schülerzentrierten Unterrichts' berufen 

sich auf die Überlegungen von Rogers und der humanistischen Psychologie. Auch im 

sozialpädagogischen Kontext hat die Methode der nicht-direktiven Beratung als 

Spezifizierung des personenzentrierten Ansatzes beherrschende Bedeutung erlangt.  

 

Mit dem folgenden Zitat "Supervisions-, Selbsterfahrungs-, Encounter-, Trainingsgruppen, die 

auf personenzentrierter Grundlage arbeiten, haben für Pädagogen die gleiche, wenn nicht eine 

größere, Bedeutung erlangt als die mit ähnlichen Intentionen, aber auf tiefenpsychologischer 

 
128Behr, Michael: Carl Rogers und die Pädagogik. Theorieanspruch und Anwendungsprobleme des 

 personenzentrierten Ansatzes in der Erziehung. Juventa. München 1987, S. 143. 



Dewey und die Projektpädagogik 

113 

Basis vorgehenden Balint-Gruppen."129 findet der Leser sein Gefühl bestätigt, daß der Einfluß 

von Psychologie auf Erziehung allgemein, von Carl Rogers im speziellen, in den vergangenen 

Jahrzehnten stetig im Wachsen begriffen war. Auch die antipädagogische Argumentation 

bezieht sich in zentralen Aspekten auf Rogers. 

 

Die in modernen Unterrichtsmitteln stets angesprochene Entdeckerfreude und Neugier des 

Schülers können zwar als Motive zum Erkennen, nicht aber als Argumente für die 

Erkenntnis gelten. Daher ist Marian HEITGER der Auffassung, daß sich die gegenwärtige 

Favorisierung der Gefühle davor hüten muß, Argumente durch Gefühle zu ersetzen, mit 

Gefühlen manipulieren zu wollen oder Gefühle zur Rechtfertigung des Handelns 

heranzuziehen. "Wer Argumente durch Gefühle ersetzt, bestreitet die Möglichkeit von 

Geltungsansprüchen, leugnet den Anspruch auf Wahrheit. Wer Gefühle als Mittel für Zwecke 

einsetzt, mißbraucht jene und leugnet die "Würde" des Menschen."130 

An die Stelle von vernünftiger Selbstbestimmung tritt die Leitung durch das Gefühl des 

Angenehmen, der Lust.  

 

Für Dewey war es noch selbstverständlich, daß der Lehrer dafür sorgen mußte, daß der 

Unterricht kontinuierlich verlief und die Schüler den "ganzen Akt des Denkens" vollzogen 

- vom Begegnen einer Schwierigkeit über das Entwerfen eines Plans bis zum Lösen eines 

Problems -, damit sie ihre Erfahrung erweitern und ihre Bildung vertiefen konnten. Erst mit 

dem Kilpatrick‘schen "herzhaften absichtsvollen Tun" kam es zur Verlagerung der 

Aufmerksamkeit zugunsten des Individuums, wo die momentane Motivation und 

Befindlichkeit des Kindes über Lehrer und Lehrplan gestellt wurde. Damit wurde ein Prozeß 

eingeleitet, der zwar in den Dreißigerjahren zu so viel Kritik führte, daß der Einfluß der 

'progressive education' verflachte, doch als nach 1945 die Reformpädagogik wieder auflebte, 

wurde auf diese Tatsache keine Rücksicht genommen, noch viel weniger in den letzten beiden 

Jahrzehnten, als die "Neuen Lehr- und Lernformen" abermals am pädagogischen Himmel 

auftauchten. Als solche laufen sie nicht Gefahr, als 'Bevormundung der Siegermächte' (wie 

nach 1945) abgetan zu werden oder in einer anti-amerikanischen Stimmung (wie während des 

Vietnamkriegs der 70er Jahre) unterzugehen, bzw. in Verruf zu kommen. Kann aber eine neue 

Etikette eine kritische Betrachtung verhindern ? 

 

 
129Ebenda, S. 145. 
130Heitger, Marian: Schule der Gefühle. In: Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Bd. 11: Schule der 

 Gefühle. Gerhard Schaufler (Hrsg.),  Innsbruck/Wien 1994, S. 31. 



Dewey und die Projektpädagogik 

114 

5.5 DEWEYSCHE ASPEKTE IN PROJEKTEN DER FRIEDENS -  

 UND IN DER UMWELTERZIEHUNG 

 

 Wenn auch John Dewey im ersten Weltkrieg an den just war glaubte und deshalb für 

den Eintritt Amerikas eintrat, um die Botschaft der Demokratie in alle Welt zu tragen, so 

veränderte sich seine Einstellung spätestens mit den Verträgen der Siegermächte in Versailles. 

Ab diesem Zeitpunkt glaubte er nicht mehr an die friedenstiftende Macht des Krieges, weil er 

glaubte, daß Amerika von den imperialistischen Staaten Großbritannien und Frankreich 

düpiert worden war. 

Dewey ist von der Schule als "embryonic community" ausgegangen, Kerschensteiner 

übersetzte dann die Theorie der staatsbürgerlichen Erziehung mit 'Staatsleben im Kleinen', um 

eine bewußt kooperative Einstellung aller Beteiligten zu fördern und einen solchen Geist zu 

kultivieren.  

Für Dewey ist das Kind nicht der Maßstab, wohl aber der Ausgangspunkt des 

erzieherischen Geschehens.  

 

Die 'New Education Fellowship' galt als eine Befürworterin der Friedenserziehung, vor allem 

durch namhafte Pädagogen wie: DEWEY, MONTESSORI, WASHBURNE, Martin BUBER 

etc., die die Friedenserziehung in Theorie und Praxis förderten. Die friedenspädagogische 

Perspektive gewinnt besonders bei Maria Montessori, dem italienischen Paradebeispiel der 

Reformpädagogik, eine anthropologische Zielsetzung, Abrüstung wird aber auch ein 

politischer Aspekt zur Sicherung des Weltfriedens. Hermann RÖHRS131 widmet ein ganzes 

Kapitel diesem Thema. Er betrachtet die Erziehung zum Frieden als eine übergreifende 

Zielsetzung der Reformpädagogik im doppelten Sinne: als Frieden mit sich selbst in 

anthropologischer Auslegung und als Erziehung zur friedlichen Gestaltung der Bezüge zur 

Gemeinschaft als mitmenschlich-politische Aufgabe.  

 

Das Glanzstück des Projektunterrichts ist sicher seine fachübergreifende Eigenschaft. Im 

Projektunterricht lernt der Schüler nämlich nicht Mathematik, Physik, Religion, 'borniert sich 

nicht fachisolationistisch', sondern lernt - so heißt es emphatisch - in großen 

Zusammenhängen, eben 'ganzheitlich' und nicht nach Disziplinen zerstückelt, eben lebensnah 

und nicht abstrakt. Denn: Die Wissenschaften, von denen die Fächer abgeleitet sind, sind 

nichts anderes als aspekthafte Abstraktionen von ganzheitlichen Lernproblemen. Und daran 

ist zugegeben mehr als nur etwas Wahres dran. Schirlbauer interpretiert die Legitimation von 

Friedenserziehung folgendermaßen:  

 
131Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik und ihre Perspektiven für eine Bildungsreform. hrsg. v. Jörg 

 Petersen und Gerd-Bodo Reinert, Donauwörth (auer) 1992, S. 240. 



Dewey und die Projektpädagogik 

115 

"Selbstverständlich ist das Friedensproblem zunächst ein Gegenstand unserer 

Hoffnungen und Befürchtungen und geht uns existentiell an den Nerv. Es ist ja weder 

von der Politikwissenschaft noch von der Geschichtswissenschaft gepachtet. Es kann 

auch Gegenstand psychologischer Analysen werden, ist Gegenstand der Literatur wie 

auch Gegenstand der Moralphilosophie oder der religiösen Besinnung."132 

 

Aber, ob es wirklich vordringliche Aufgabe der Schule ist, einen gesellschaftlich wirksamen 

Weg aus der Aidsbedrohung zu finden, den Frieden zu sichern, die Natur zu schützen, 

bezweifle ich mit Marian HEITGER, der zurecht an jene gesellschaftlichen Forderungen 

erinnert, als es als "zeitgemäß" galt, zum Klassenkampf oder gar zum Rassenhaß zu erziehen. 

Solche und ähnliche Versuche der Indienstnahme von Schule und Erziehung sind wohl einer 

kritischen Befragung wert. Das allgemeine Verwertungsinteresse und die Berufung auf den 

Zeitgeist  legitimieren die Bildsamkeit der Inhalte noch nicht. Um mit den Worten Heitgers zu 

antworten: "Zum Gegenstand schulischer Bemühungen können jene Herausforderungen aber 

erst werden, wenn sie sich als Bildungsprobleme identifizieren lassen, wenn ihre 

Pädagogizität herausgearbeitet werden kann."133 Erst unter dem Gesichtspunkt ihrer 

pädagogischen Relevanz können sie ihren Platz in der Schule finden, machen sie diese nicht 

zur "Dienstmagd gesellschaftlich-politischen Wollens", nicht zum Instrument 

gesellschaftlicher Absichten. 

 

Nach 1945 wurde überall in der Welt das reformpädagogische Gedankengut reaktiviert, 

Bedarf an Gesellschaftsreformen gab es ja genug. Für MAKARENKO war die Formung eines 

'neuen Sowjetbürgers' in der Sowjetunion ein erklärtes Ziel, für Nohl 'der neue Mensch' in der 

Bundesrepublik, und für Petersen galt derselbe Anspruch für die Deutsche Demokratische 

Republik.  

 

Beim Projekt der Umwelterziehung geht es darum, nicht nur einzelne Veränderungen des 

gesellschaftlichen Strukturwandels aufzufangen, sondern die 'Zukunft der Menschheit' steht 

auf dem Spiel. Umweltschutz ist am Ausgang des zweiten Jahrtausends zu einem Fixpunkt 

von Politik und Gesellschaft geworden, und Erziehung und Bildung werden als entscheidende 

Gegensteuerungsinstrumente zur Behebung der Krise reklamiert. Angesichts der 

Aufgabenzuschreibung an die Schule erhärtet sich aber der Verdacht, daß Umwelterziehung 

in Dienst genommen wird; der Appell an die Bürger, an ihre Verantwortung und Pflicht setzt 

beim Schwachen an, den jungen Menschen werden 'mores' gelehrt zur Sicherung ihrer 

'eigenen' Zukunft.  Als bloße Sozialisationsagentur der Gesellschaft werden aber Pädagogik, 

Bildung und Erziehung in der Übernahme der zugewiesenen Aufgaben kaum mehr sein als 

 
132Schirlbauer, Alfred: Im Schatten des pädagogischen Eros. Sonderzahl. Wien 1996, S. 90.  
133Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit 'Allgmeiner Päadagogik' für den Bildungsauftrag von heute. 

 Abschiedsvorlesung. Wiener Universitätsreden; Neue Folge. Bd.5, Wien 1996, S.17. 



Dewey und die Projektpädagogik 

116 

Erfüllungsgehilfen gesellschaftlicher Forderungen. Vielmehr gilt es, das Handeln des jungen 

Menschen mit seiner Motivationsstruktur zu verbinden und in seiner Wertorientierung zu 

verankern. Es geht um die Übereinstimmung von Person und Handeln, das in eigener 

Einsicht und Verantwortung gründet.  Für Heitger ist auch die Ökopädagogik ein Problem 

der Urteilsfähigkeit und der Verantwortlichkeit, deshalb bezweifelt er auch den erhofften 

Erfolg, die zunehmende Gewaltbereitschaft rechts- oder linksradikaler Jugendlicher durch 

technische Verhaltensänderung erreichen zu können; vielmehr hofft er diese "durch die 

Entfaltung der Fähigkeit und Bereitschaft zum Argumentieren, zum Dialog, durch das 

Anerkennen des Rechtes auf Gegen- und Eigenargumente des anderen."134 eindämmen zu 

können. Übereinstimmend mit HEITGER glaube ich, daß die Personalität des Menschen, 

seine Freiheit und Würde uns zum je eigenen Für-wahr-halten führen muß, was nicht 

delegierbar ist. Die behauptete Wirksamkeit der verschiedenen Sozialisationsstrategien 

begründet noch nicht deren Pädagogizität. 

 

Diesem Thema widmete sich auch Gerhard Mertens, der in seinen Überlegungen zu einer 

anthropologisch und ethisch verankerten Fundierung der Ziele der Umwelterziehung 

auffordert und treffend dazu feststellt, daß die auffallenden Defizite im Zielbereich die 

Umwelterziehung in eine "gewisse Anfälligkeit" gebracht haben, etwa hinsichtlich 

"kämpferischer und politischer Überfrachtung", "moralisch-schwärmerischer Übersteuerung" 

oder "kulturpessimistischer Unterschreitung"135 Deshalb sei es an der Zeit, sich der 

anstehenden öko-pädagogischen Zielthematik entschieden zuzuwenden und "im Rahmen 

methodischer, anthropologischer und ethischer Grundlagenreflexion Leitvorstellungen und 

Ziele künftiger Umwelterziehung aus einem kohärenten Ganzen handlungsleitender 

Normierung zu identifizieren, abzustecken, zu begründen und zu rechtfertigen".136  

 

Man muß daher entschieden gegen jede gesellschaftliche Instrumentalisierung der 

Umwelterziehung, gegen ihre Alibi- und Feuerwehrfunktion Einspruch erheben. Dort, wo 

umweltpädagogische Konzeptionen sowie erzieherische Praxis auf bloßes Verhalten abzielen 

oder in blindem Aktionismus aufgehen, weil sie nicht in einen ethischen Entwurf 

eingebunden sind, muß die Sinnhaftigkeit solcher Aktionen hinterfragt werden. 

Zweifelsohne muß sich die Pädagogik den Fragen der Zeit stellen und darf sich nicht den 

Zeitnöten verschließen, aber sie darf sich nicht von der Zeit und ihren Mächtigen 

instrumentalisieren lassen. Um wieder mit Marian HEITGER zu sprechen:  

"Das ist immer schon der Fall, wenn die an sie gerichteten Forderungen sich nicht in 

ihrer Pädagogizität erweisen lassen, die Pädagogik aber wohl als Mittel zu ihrer 

 
134Heitger Marian: Von der Unverzichtbarkeit  'Allgemeiner Pädagogik' a.a.O. S. 18. 
135Mertens, Gerhard: Umwelterziehung. Eine Grundlegung ihrer Ziele. 2. verb. Auflage, (Schöningh).  

 Paderborn 1991, S. 14. 
136Ebenda,  S. 16. 



Dewey und die Projektpädagogik 

117 

Durchsetzung in Anspruch nehmen. Das bedeutet die Degradierung der Pädagogik zum 

Befehlsempfänger gesellschaftlich-politischen Wollens, das sich in die Gestalt des 

Zeitgeistes kleidet."137  

 

Es geht also um Ethik, die die Verantwortlichkeit, Freiheit und Mündigkeit des Menschen als 

unhintergehbaren Ausgangs- und Bezugspunkt begreift. Eine Umwelterziehung, die sich an 

gesellschaftlichen Sachzwängen ausrichtet und von hier aus legitimiert, bedeutet nicht nur 

eine unzulässige Verkürzung, sie würde vielmehr das Projekt der Aufklärung aufs Äußerste 

gefährden und der Einsicht widersprechen, daß der Mensch ein Wesen ist, das zu 

Selbständigkeit, zu Autonomie und Mündigkeit aufgerufen ist.  

 

Um der Entfremdung von der Natur und ihrer Verdinglichung zu entgehen, muß der 

anthropozentrische Funktionalismus zugunsten einer sittlichen Grundhaltung revidiert 

werden, welche die Gebilde und Strukturen der Natur wie auch den Reichtum des Lebendigen 

als einen Wert an sich begreift. Anzustreben ist also eine ökologische Mündigkeit. 

 

Nicht nur der Wiener Verhaltensforscher O. KÖNIG verweist auf die Grausamkeit des 

Naturumgangs von Kindern, nennt das "Beutefangen" und bezeichnet den Menschen als 

"sekundären Jäger", auch William Golding thematisiert in seinem zur Weltliteratur zählenden 

Roman "Lord of the Flies", erschienen 1954, die Gefahr, wonach Kinder nach dem 

Flugzeugabsturz auf eine Insel, fernab jeglicher Zivilisation, die Option haben, sich zu 

unzivilisierten Wilden (personifiziert durch 'Jack' und seiner Gefolgschaft) zu entwickeln oder 

zu vernunftorientierten Lebewesen, deren Ziel es ist, dorthin zurückzukehren, wo 'law and 

order'  herrscht. Im Gegensatz dazu stehen natürlich auch andere naturoptimistische 

Varianten -bleiben wir in der englischen Literatur - wie "Robinson Crusoe" von Daniel Defoe 

oder  "Coral Island" (Ballantyne), die im rousseauistischen Sinne eine gesellschaftskritische 

Grundhaltung und romantisierende Einstellung zum Individuum aufweisen. Dort entwickelt 

sich das Individuum ohne jeden  gesellschaftlichen Zwang selbst zum zivilisierten Menschen. 

 

Daß Projekte von Schülerbedürfnissen ausgehen, ist fester Bestandteil - ja pädagogischer 

Qualitätsnachweis Nr.1 - in allen Plädoyers für dieses Konzept. In den beiden angeführten 

Fällen, Friedenserziehung und Umweltpädagogik, dürfte wohl das gesellschaftliche Interesse 

im Vordergrund stehen, daher die politische Inanspruchnahme pädagogischer Ziele auf 

Kosten einer ethischen Grundlagenreflexion. 

 

 
137Heitger, Marian: Das Unzeitgemäße einer zeitgemäßen Pädagogik, In: Grundfragen der Pädagogik der  

 Gegenwart, Bd.66 (Hrsg. M. Heitger), Tyrolia, Innsbruck/Wien 1996, S. 112-113. 



Dewey und die Projektpädagogik 

118 

Handelt es sich nicht oft bei diesen Projekten, wie zum Beispiel bei der Gestaltung von 

Entwürfen zum Thema "Frieden", um naive Hoffnungen, um Projektionen? Können wir 

davon ausgehen, daß dieselben Schüler, die ein 'emanzipatorisch' geplantes, 'ihren 

Bedürfnissen' gerecht gewordenes Projekt abgeschlossen haben, sich toleranter und 

friedfertiger  verhalten werden als jene, die mit dem Projekt nicht in Berührung gekommen 

sind? Es stellt sich doch die Frage, ob nicht Einsicht nach Argumentation ebenso wertvolle 

Erfahrung darstellt wie die im Bauch empfundene körperliche Erfahrung. Die nach 

Anwendung gewisser Mittel und Methoden sowohl beim Lehrer als auch beim Zögling 

entstandenen Erwartungshaltungen beziehungsweise Übertragungen sollen im letzten Kapitel 

dieses Abschnitts "Projekt oder Projektion?" thematisiert werden. 

 



Dewey und die Projektpädagogik 

119 

5.6 DEWEYS ANTEIL AM ÖSTERREICHISCHEN  

 REFORMPROJEKT "LEHRPLAN '99  

 

 

Auch im Reformprojekt "Lehrplan '99", das zur Begutachtung und Diskussion vorliegt,  

lautet die pädagogische Forderung im Sinne Deweys: "Im Zentrum jeder innovatorischen 

Arbeit an der Schule müssen die Schüler/innen stehen".138 Dagegen ist und war grundsätzlich 

nichts einzuwenden. Demnach sind 'Lernprozesse und Erfahrungsräume für den Erwerb 

sozialer und dynamischer Fähigkeiten' gemeinsam mit den Schülerinnen und Schülern zu 

gestalten, auch 'verstärkte Lebensweltorientierung' wird gefordert, was sicherlich wichtig ist. 

Eigenständiges Organisieren von Lernprozessen und gelebte Demokratie sind weitere 

reformpädagogische Gebote, die an John DEWEY erinnern. Als 'neue Lernkultur' werden 

'individualisierende und handlungsorientierte Unterrichtsformen' verstärkt gefordert: also 

Freiarbeit, offene Lernformen und Projektunterricht. So heißt es im 'Weißbuch':  

"selbstbestimmtes und selbstorganisiertes Lernen und Handeln, Kreativität, 

Kritikfähigkeit, Kooperationsbereitschaft, soziale Verantwortung, 

Gerechtigkeitsempfinden, differenzierte Wahrnehmungsfähigkeit (auch für den 

Fremden und das Fremde), erfordert Formen von Lernen, die in ihrer Umsetzung auch 

den Prinzipien der Selbsttätigkeit und Partizipation verpflichtet sind."139 

 

Niemand wird es wagen, auch nur ein Schlagwort aus diesem Zitat anzuzweifeln, denn seit 

geraumer Zeit gehören sie zur pädagogischen und politischen correctness. Diese sogenannten 

'neuen Lernformen' sind aber inhaltlich nichts anderes als ein Aufguß reformpädagogischer 

Absichten, die seit der Weimarer Zeit bekannt sind und auch in den USA, wie vielfach belegt, 

schon in den 30er Jahren auf herbe Kritik stießen, besonders dort, wo sie von den 

ursprünglichen Intentionen Deweys abwichen. Es scheint allerdings paradox, in der 

gegenwärtigen Erziehungssituation, wo angesichts mangelnder finanzieller Mittel mit einem 

Anstieg der Schülerhöchstzahl pro Klasse gerechnet werden muß und zunehmende 

Konzentrationsschwäche und Disziplinlosigkeit die pädagogische Situation sicherlich nicht 

vereinfachen, nach diesen Mitteln zu rufen. Deweys 'Laborsituation' von 12 Schülern pro 

Gruppe bleibt jedenfalls hundert Jahre danach in der Regelschule weiterhin eine Illusion. 

Inhaltlich müssten auch klarere Vortellungen von Projektpädagogik und anderen 'neuen Lern- 

und Lehrformen' artikuliert werden, damit die Möglichkeiten von verschiedenen Auslegungen 

eingeschränkt und falsche Interpretationen ausgeschlossen werden können.  

 

 
138Lehrplan-Reformprojekt: Weißbuch zum Lehrplan '99 (Entwurf), BMUK, Sektion I, 15.Okt.1996, D/ 1. 
139Ebenda,  C/2. 



Dewey und die Projektpädagogik 

120 

Es wäre sinnvoll, sich die umfangreiche Projektliteratur in den USA anzusehen, wo - ganz im 

Sinne Deweys - darüber hinaus eine große Anzahl von Hilfen für den Lehrer und auch Hefte 

und Bücher für die Hand des Schülers angeboten werden. Exemplarisch seien nur einige 

genannt: "How to do a Science Project" oder "10000 Ideas for Projects, Reports, and 

Speeches". 

 

Trotz der Gefahr, die damit angesprochen ist, nämlich die aus dem Gleichgewicht geratene 

Relation von Mitteln und Zielen, würden viele Pädagogen eine Verschärfung der Kontur für 

eine Projekttypologie begrüßen. Darüber hinaus wäre auch zu bedenken, ob nicht Freude und 

Spaß an einer Sache nach mühsam erzielten Erfolgen nicht anhaltender und damit bildender 

sind als nur auf den Augenblick ausgerichtete Erlebnispädagogik. Schirlbauer weist in diesem 

Zusammenhang darauf hin, daß der Projektpädagoge ein geschickter Arrangeur von 

Handlungssituationen, eine Art Animateur ist, wobei die Schule eine Art 'Club Med' darstellt. 

Ohne Analogien formuliert er etwas desillusioniert: "Er ist der Nurpädagoge, der bloße 

Fachmann für das Kind und seine Wünsche, von dem man aber nichts lernen kann, denn sonst 

müßte man ihn als Experten eines Faches, einer Disziplin zu Wort kommen lassen."140 

 

Wenn der Vollzug des Lebens nicht mehr als Aufgabe verstanden wird, sondern, den 

sinnlichen Antrieben und Instinkten folgend, Gefühle von Lust und Freude möglichst 

unmittelbar (ohne Verzögerung) aufkommen sollen, dann wird eine an ein Sollen gebundene 

Erziehung zwangsläufig diskriminiert. Ein Defizit im Zielbereich birgt aber eine gewisse 

Anfälligkeit hinsichtlich einer politischen Instrumentalisierung in sich. Darin zeigt sich 

die Doppelbödigkeit im Umgang mit Schule und Erziehung. "Die Gesellschaft und mit ihr die 

Bildungspolitik schieben der Pädagogik mehr und mehr Aufgaben zu; kein gesellschaftliches 

Problem, das sich nicht alsbald im Curriculum, als Prinzip oder im Projektunterricht 

wiederfindet."141 Der Grund für diesen populistischen Umgang ist einmal, daß Staat und 

Öffentlichkeit sich durch diese Delegierung gegenüber Kritik immunisieren. Zum anderen 

glaubt man, in der Schule ein geeignetes Instrument zur Durchsetzung politischer und 

gesellschaftlicher Zwecke zu besitzen. Somit wird  die Schule zu einer Reparaturwerkstätte 

gesellschaftlicher Mängel. 

Die Instrumentalisierung erzeugt aber Frustration, weil sie dem Pädagogischen und ihrem 

Auftrag widerspricht. 

 
140Schirlbauer, Alfred: Im Schatten des Pädagogischen Eros. Sonderzahl, Wien 1996, S. 89-90. 
141Heitger, Marian: Pädagogik im Widerspruch - vom populistischen Umgang mit Schule und Erziehung. In:  

 Pädagogik im Widerspruch, (Hrsg. Marian Heitger). Tyrolia,  Innsbruck/Wien 1996, S. 91. 



Dewey und die Projektpädagogik 

121 

5.7 PROJEKT ODER PROJEKTION? 

 

Der Projektbegriff bedarf – so hoffe ich - keiner näheren Erläuterung mehr, nachdem einige  

unterschiedliche Auffassungen und Interpretationen im Laufe der Arbeit ausgiebig 

abgehandelt worden, doch eine Definition des Projektionsbegriffs zum besseren Verständnis 

der folgenden Argumentation drängt sich in diesem Zusammenhang geradezu auf. Es handelt 

sich dabei um "unannehmbare eigene Wünsche, Gefühle und Absichten", die den anderen 

Objekten, "vor allem aber Personen, zugeschrieben"142  werden.  

 

Wenn wir nun von Projektionen im Zusammenhang mit der Projektmethode sprechen wollen, 

so wollen wir uns zuerst der Institution Schule, dem 'Objekt der Begierde' zuwenden, wo man 

oft den Eindruck gewinnt, als diene die Projektmethode als Projektionsfläche für die 

verschiedensten pädagogischen und bildungspolitischen Anliegen. In den beiden 

vorangegangenen Beispielen zur Friedenspädagogik und Umweltpädagogik sind exemplarisch  

bildungspolitische Ziele und die damit verbundene Gefahr der Instrumentalisierung erkennbar 

geworden. Trotzdem wird es niemand wagen, ein kritisches Wort gegen Projekte wie 

'Umweltschutz', 'Toleranz und Frieden' oder 'Fremdenhaß' zu erheben, denn die verwendete 

Diktion in diesem Zusammenhang ist geprägt von sozialwissenschaftlichem Vokabular und 

damit zeitgeistkonform. Den Schülern wird versprochen, auf ihre Bedürfnisse einzugehen  

(obwohl wir aus der Werbung wissen, daß es längst tägliche Praxis geworden ist, Bedürfnisse 

zu schaffen), emanzipatorische Entscheidungsprozesse sollen stattfinden, selbständiges und 

selbsttätiges Handeln soll in Freiarbeit stattfinden, und die Kreativität soll gefördert werden. 

Somit entsteht ein utopischer Erwartungshorizont, unerfüllbare Hoffnungen werden geweckt.  

 

Der moderne Pädagoge ist aufgefordert, Wünsche, Gefühle und Absichten beim Schüler zu 

wecken beziehungsweise herauszufinden, der naturgemäß postwendend deren Erfüllung vom 

'progressiven Lehrer' erwartet. Muße oder Geduld sind paradoxe Begriffe in der Moderne 

geworden. Vom Pädagogen wird erwartet, daß er 'neue Lehr- und Lernformen' anwendet, sich 

gleichzeitig als 'Fazilitator' oder mediator' zurücknimmt und die Schüler 'sich einbringen' läßt 

oder als Animateur für Lust und Spaß beim Lernprozeß sorgt. Damit projiziert der Schüler 

seine Wünsche vorrangig auf die Lehrperson (wahrscheinlich weniger personenorientiert als 

mittelorientiert - die Auswahl der Mittel entscheidet), die 'emanzipatorisch' durch 

'lebensnahen Unterricht', durch Anwendung dieser neuen Methoden die Erfüllung jener 

Erwartungen suggeriert. Diese Konstellation erinnert stark an die Droge 'soma' in "Brave New 

World" (Aldous Huxley), die in den sogenannten 'feelies' konsumiert wurden, um jegliche 

kritische Reflexion des Bürgers auszuschalten und ein Gefühl der Zufriedenheit zu schaffen.  

 

 
142Böhm, Winfried: Wörterbuch der Pädagogik, 14. überarb. Aufl., (Kröner) Stuttgart 1994.  



Dewey und die Projektpädagogik 

122 

Von Lehrerseite entsteht eine Projektion auf die Projektmethode, die nun für den Schüler 

wie für Lehrer eine Projektionsfläche für die verschiedensten, individuell 

divergierenden Hoffnungen abgibt. Doch bald wird erkannt werden, wie stark die Realität 

von Erwartungswerten beiderseits abweichen kann. Unweigerlich damit verbunden ist der 

daraus resultierende Frust auf beiden Seiten, einerseits beim Projektleiter, wenn er sich der 

Täuschung bewußt geworden ist und die angestrebte Haltung unter den Schülern nicht 

erreicht hat, andererseits beim Schüler, dem das Ergebnis zu seicht geworden ist und deshalb 

die Sinnhaftigkeit der Aktion anzweifelt. 

 

Das Fazit sieht oft so aus: unbefriedigte Schülerbedürfnisse, die oft nicht klar artikuliert und 

verbalisiert werden können, ein diffuses Gefühl in der Magengegend (trotz oder wegen 

handlungsorientiertem Lernen) und die vielfach damit verbundene Enttäuschung, der Frust, 

das Anöden im Schulalltag. Wen wundert's? War noch am Ende eines Projekts im Sinne von 

John Dewey ein vorzeigbares Endprodukt, das allen drei Kriterien (Schülerorientierung - 

Wirklichkeitsorientierung - Produktorientierung) gerecht wurde, so wird einem jungen und 

engagierten Lehrer heute per Erlaß mitgeteilt, ein Projekt könne nicht scheitern, weil der 

sozialisierende Aspekt eine solche Überbewertung erfahren hat, daß das Ziel (falls ein solches 

je vorhanden war) auf dem Weg verlorengehen darf. Welch eine niederschmetternde 

Botschaft für denjenigen, der fähig sein sollte, etwas weiter zu denken und zu planen, damit 

Erziehung stattfinden kann. Natürlich ist ein flexibles Verhalten des Pädagogen, auch was 

Ziele anbelangt, notwendig für das Gelingen eines jeden pädagogischen Projekts. Dies täuscht 

aber nicht darüber hinweg, daß der Zögling immer ein klar formulierbares Ziel vor Augen 

haben soll. Eine moderne Pädagogik, die, nach allen psychologischen Erkenntnissen (von 

Thorndike bis Rogers) verfahrend, im neo-rousseauanischen Sinn die Natur des Menschen 

idealisiert, läßt offensichtlich außer acht, daß kaum ein Schüler nach einem Projekt ohne 

klaren Abschluß, ohne der Erfahrung von Zufriedenheit und Selbstwertgefühl, sich damit 

begnügen wird, im sozialen Verhalten vorangekommen zu sein. Dies wäre nicht einmal dann 

der Fall, wenn diese Komponente quantifizierbar und evaluierbar wäre.  

 

Normalerweise wird der Schüler nicht ernsthaft sein Wohlbefinden nach sozio-

psychologischen Kriterien bemessen. Sollte er aber erkannt haben, daß er mit solchen 

Argumenten das Leistungsprofil nach unten drücken kann, dann ist das Spiel Lehrer - Schüler 

in ein Machtspiel ausgeartet, wo der Schüler die besseren Karten vorzuweisen hat. Der 

Schüler, der diesen Rollentausch nicht ausnützen möchte und damit 'vernünftig' reagiert, wird 

aufgrund des peer-pressures gut daran tun, seine Meinung für sich zu behalten. Die 

demokratische Macht der Mehrheit triumphiert. Die Nivellierung nach unten hat stattgefunden 

und man erinnert sich an das Gebot der 'Qualitätssicherung', das nun auch im  pädagogischen 

Bereich mit naturwissenschaftlicher Präzision vor allem die Lehrerleistung meßbar machen 



Dewey und die Projektpädagogik 

123 

soll. Die Objektivität einer ziffernmäßigen Schülerbeurteilung wird - wie jeder den 

Pressemeldungen entnehmen kann - in regelmäßigen Abständen öffentlich zur Diskussion und 

grundsätzlich in Frage gestellt. Aber eine Pädagogik, die sich nur an den Bedürfnissen der 

Kinder orientiert,  wird schlußendlich die Leistung des Lehrers mit 'Beliebtheitsgrad' 

gleichsetzen, ungeachtet dessen, daß die Einschätzung der einen oder anderen Lehrperson 

zehn Jahre danach ganz anders ausfallen könnte. Wird damit die Pragmatisierungsdebatte 

verständlicher? Erfüllungsgehilfen sollten jederzeit austauschbar sein und sich nach den sich 

ständig wandelnden Bedürfnissen der Gesellschaft verändern lassen. Mit der Freiheit von 

Wissenschaft und Lehre ist es dann endgültig vorbei.  

 

Der Mensch muß lernen, wie die Postmoderne sagt, sich wie ein Fisch im Wasser zu 

bewegen. Das Zeitgemäße selbst wird, wie in der Antipädagogik, zum normativen 

Anspruch hochstilisiert. HEITGER spricht von der "normativen Kraft des Faktischen" und 

stellt fest:  

"...die Statistik der Soziologie wird zur Normwissenschaft für die Pädagogik. Und die 

Medien als deren Vermittler statten die von ihnen zu transportierende Botschaft mit 

jener Autorität aus, die nicht mehr nach Argumenten fragt, sondern sich in der Berufung 

auf die Vielen und der Botschaft an die Vielen für unangreifbar hält."143  

 

Man denke in diesem Zusammenhang an die 'Einschaltquoten' beim öffentlich-rechtlichen 

Fernsehen. Dasselbe gilt für die Filmindustrie, einem Musterbeispiel der 

Verwertungsideologie und der "cash value"- Orientierung. Ein Pädagoge, der solche 

Phänomene der Postmoderne erkennt, spürt die Verantwortung, Zusammenhänge kritisch zu 

durchleuchten.  

 

Auf eine dritte Projektionsfläche hinweisend, möchte ich vor allem Detlef ZÖLLNERs144 

Aussagen zu diesem Thema diskutieren. Es handelt sich dabei um die hinlänglich bekannte 

Tatsache, daß Eltern oft in ihren Kindern Abbilder ihrer selbst sehen.  Ihre Jugend hat nun 

die Zwecke und Ziele ihrer Eltern geerbt. Die Eltern erkennen sich in ihren Kindern wieder 

und lesen aus dieser Ähnlichkeit ihre Verantwortung heraus. Unter den katastrophalen 

Bedingungen der Moderne aber gilt: Genau diese Ähnlichkeit ist unser Verhängnis! Machen 

wir die Kinder uns gleich, - schon morgen werden sie kein Wasser zum Trinken, kein Brot 

zum Essen, keine Luft zum Atmen mehr haben. Nicht nur psychoanalytisch bedeutet aber 

dieses Sich-ähnlich-Machen einen Mißbrauch des Kindes, sondern auch ökologisch 

hinsichtlich seiner Zukunft; aber auch politisch, wenn man an die Bürgerkriege im 

 
143Heitger, Marian: Das Unzeitgemäße einer zeitgemäßen Pädagogik, in: Grundfragen der Pädagogik der 

 Gegenwart, Bd.66, S. 105. 
144vgl.Zöllner, Detlef: Projekt oder Projektion. Ist der Mensch mehr als nur er selbst? 

 PR 48. Frankfurt 1994, S. 207-221. 



Dewey und die Projektpädagogik 

124 

ehemaligen Jugoslawien, die wiederaufgelebten nationalen Egoismen denkt,  die Ausländer- 

und Fremdenfeindlichkeit.  

 

Die Tradierung der eigenen narzissischen Ebenbildlichkeit hat überhaupt nichts mit 

Pädagogik zu tun. Den Blick aus ihrem Spiegel zu lösen ist unserer Elterngeneration wohl 

deshalb besser geglückt, weil die Gräueltaten des Zweiten Weltkriegs internationale Ächtung 

fanden, die Bewußtmachung und Aufarbeitung durch den Appell an das Gewissen wenigstens 

teilweise stattfand, nicht zuletzt durch die in Kapitel 5 behandelte Umerziehung nach 1945. 

Wie verhält sich das aber nun mit der Nachkriegsgeneration, die demoskopisch die 

überwiegende Mehrheit der Elternschaft heute ausmacht, den ehemaligen Anhängern der 

APO, die den Marsch durch die Institutionen auch mit Mitteln der Gewalt vertraten (RAF), 

oder schlicht und einfach mit der flower-power-generation, die schon als Jugendliche der 

Sechzigerjahre die materialistisch orientierte Wiederaufbaugeneration in Frage stellte? Sind 

ihre Kinder Opfer der mimetischen Versuchung geworden? Als solches wäre es auch kein 

Projekt mehr, sondern Projektion! Damit wäre gleichzeitig Verrat begangen worden an der 

Anerkennung der eigenen Zwecke der Kinder, an der Anerkennung ihres Willens, an der 

Aufklärung an sich.   

 

Mit den Vertretern der allgemeinen Pädagogik und als Anhänger des personalistischen 

Ansatzes wage ich den Respekt vor dem Wert des Anderen als Anderen einzufordern, womit 

ich den moralischen Anspruch der Pädagogik ansprechen möchte.  

Detlef ZÖLLNER stellt die Frage nach dem Menschen in einem grundsätzlichen Sinn neu. Zu 

diesem Zweck setzt er die Begriffe 'Denken' und 'Wollen' in einen Gegensatz und versucht 

damit die Unterschiede der scheinbar ähnlichen Positionen von FRANZ FISCHER145,146  und 

DIETRICH BENNER147 aufzuzeigen. Franz Fischer hat das Gewissen nicht dem Wissen, 

sondern dem Willen entspringen lassen. Das Gewissen, so ist er überzeugt, liefert uns zu 

unserem Tun, dem immer ein Wille zugrunde liegt, proflexive Kriterien, nämlich Motive, d.h. 

Beweggründe, die sich von den reflexiven Kriterien, den Gründen (als solche eben nicht 

bewegend bzw. motivierend) einer spekulativen Dialektik Hegelscher Prägung grundsätzlich 

unterscheiden.  

 

ZÖLLNER geht es in seinem Aufsatz darum, zwischen Denken und Wollen zu 

differenzieren, und zwar so, daß der Wille als Grund des Denkens hervortritt. "In der 

hegelianischen Tradition ist Denken (eben) nie nur Mittel bzw. nur Theorie, sondern immer 

 
145vgl. dazu: Fischer, Franz: Die Erziehung des Gewissens. Schriften u. Entwürfe zur Ethik, Pädagogik, Politik 

 u. Hermeneutik, Kastellaun 1979. 
146vgl. ebenfalls dazu: Fischer, Franz: Proflexion - Logik der Menschlichkeit: späte Schriften und letzte 

 Entwürfe, Wien/München 1985. 
147vgl. dazu: Benner, Dieter: Allgemeine Pädagogik: e. systemat. -problemgeschichtl. Einf. in d.  Grundstruktur 

pädag. Denkens u. Handelns, Weinheim/München 1987. 



Dewey und die Projektpädagogik 

125 

schon Selbstzweck bzw. Praxis. Die Versuchung dieses Denkens liegt darin, zu meinen, daß 

die Universalität des Gedankens, die Logizität des Begriffs, in jede Form von Praxis 

transformierbar sei und umgekehrt jede Form von Praxis ihren adäquaten Ausdruck finde in 

theoretischen Formeln."148 

 

Dem ist mit Franz FISCHER entgegenzusetzen, daß das objektive Fundament des Denkens 

nicht die Anpassung ans Gegebene ist, sondern das Vernehmen eines Anspruchs, das im 

Denken sein Echo findet. Aber das Denken liefert keine Antworten, die für sich schon 

sinnvoll sind, sondern die relativ sind zum Sinn unseres Tuns. Das Denken ist eine Form, die 

dem gesellschaftlichen und dem sprachlichen Allgemeinen adäquat ist.  In der 

Vergesellschaftung liegt die Gebundenheit, die Unfreiheit des Denkens und in der Sprache die 

Möglichkeit seiner Freiheit. In dieser Dialektik sieht Franz Fischer die Aporie des Selbst 

begründet: selbst tätig zu sein und dennoch nicht frei!  

Danach reflektiert Zöllner ausführlich über Willensfreiheit, bevor er auf Fischers "Erziehung 

des Gewissens" zu sprechen kommt. Darin kommt er zur Schlußfolgerung, daß Reflexion und 

Projektion einander komplementär sind und daß der Wille nicht bildsam ist. Er ist keinen 

Gründen zugänglich, in keine Einsicht transformierbar. Wenn er sich verwandelt, so nicht in 

Wissen, sondern in Gewissen. 

 

Mit dem moralischen Projekt der Pädagogik geht es darum, den Begriff der Willensfreiheit 

(der voraussetzungslosen Begegnung des Anderen als Anderen, als Du) nicht in der Form 

einer Denkfreiheit auszulegen: Es besteht sonst die Gefahr, den kindlichen Anspruch, in 

dem sich ein Wille kundtut (von dem her ein Gewissen allererst möglich wird), zu 

pädagogisieren. Denn da Denken als Wissen lehrbar ist und der Pädagoge darin sein Modell 

für die Bildsamkeit des Menschen hat, ist es für ihn natürlich verführerisch, das pädagogische 

Projekt insgesamt daran auszurichten. Der Effekt ist aber, daß wir den Spiegel unserer 

Erwachsenenwirklichkeit auf das Kind richten und so den Anspruch, den es an uns hat, auf es 

zurückwenden, so als wäre er nicht an uns ergangen. 

 

Das Generationenverhältnis ist immer in Gefahr, zu einem Adäquationsverhältnis zu werden. 

Erst wenn in konkreten, als solchen nicht vorwegnehmbaren Situationen das Kind einen 

Gewissensanspruch vernimmt, hat das pädagogische Projekt sein Ende gefunden; ein 

Ende, dem nicht etwa das postmoderne Verdikt vom Ende der Erziehung zugrunde liegt, 

sondern "die Entlassung des Erwachsenen aus seiner Verantwortung der jüngeren Generation 

gegenüber, insoweit diese sich ihres Willens als einer Grenze in ihrem Selbst bewußt wird."149 

 
148Zöllner, Detlef: a.a.O.,  S. 210. 
149Zöllner, Detlef: a.a.O., S.221. 



Dewey und die Projektpädagogik 

126 

Damit verschwindet zwar nicht der Generationsunterschied als solcher, aber doch der 

spezifische zwischen Kindern und Erwachsenen. 

 



 

127 

 

6 DEWEYS GESELLSCHAFTSERNEUERNDE BOTSCHAFTEN IM 

 DEUTSCHSPRACHIGEN RAUM 

 

6.1 VOM WIEDERAUFBAU ZUM WIRTSCHAFTSWUNDER (1945 - 1965)  

 ZIEL: Demokratisierung und Sozialisierung in West und Ost, 

  Reintegration Deutschlands und Österreichs in die freie Weltgemeinschaft 

 

 

Wie schon der Titel 5.1 vermuten läßt, ist es meine Absicht, auf den folgenden Seiten die 

These zu erhärten, daß die Dewey‘sche Bildungstheorie nicht nur den amerikanischen 

Besatzern ein willkommenes Denkmodell für die Demokratisierungsbestrebungen der 

Siegermächte in der BRD lieferte, sondern auch in der marxistisch-leninistischen Pädagogik 

der DDR eine nicht unbeträchtliche Rolle bei der Umgestaltung von Gesellschaft und Staat 

spielte.  

 

Damit versuche ich die schon in der Einleitung aufgestellte Behauptung zu belegen, daß 

Deweys Bildungsphilosophie wegen deren Anpassungsfähigkeit, bedingt durch die 

propagierte Veränderbarkeit in ihren Zielen, die stetige Erneuerung zum obersten Prinzip 

erklärend, eine fast uneingeschränkte Akzeptanz und Attraktivität erfuhr. Dies traf im 

Besonderen auf Deutschland nach dem Zusammenbruch zu, als Orientierungslosigkeit 

herrschte und die diagnostizierte Grundstimmung von Enttäuschung geprägt war. Der status 

quo heute präsentiert sich ähnlich, wenn auch unter ganz anderen Vorzeichen, aber die 

suchenden Blicke, die nach Anknüpfungspunkten und Orientierungshilfen Ausschau halten, 

mehren sich. Dieser Mangel an equilibrium  ist unwiderlegbar trotz des erreichten materiellen 

Wohlstands, weshalb sich die Frage nach dem "Warum" immer drängender stellt. 

 

Trotz der unwidersprochenen Leistungen John Deweys geben die Fragenkreise der teilweise 

angestrebten Instrumentalisierbarkeit und Nutzbarkeit der Reformpädagogik und der damit 

verbundenen Fehlformen Anlaß zu kritischer Reflexion. Zwar verliert Dewey unter kritischer 

Betrachtung einiges an Glanz und Schimmer, einerseits weil utopische Erwartungswerte nicht 

mit der Realität übereinstimmen, andererseits weil gängige Interpretationen von seinen 

ursprünglichen Intentionen abweichen. Es muß somit als legitimes Anliegen gelten, unter dem 

Hinweis auf die Gefahren einer Instrumentalisierbarkeit für eine Akzentverschiebung zu 

plädieren, damit sich die Anzahl der Fehlformen im Rahmen halten möge.  

Der erste Blick gilt der Bildungssituation in der BRD der Nachkriegszeit, um dort nach 

Dewey‘schen Elementen zu forschen. 

 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

128 

6.1.1 DAS AMERIKANISCHE ERZIEHUNGSPROGRAMM UND DIE  

 JUGENDPOLITIK IN DER BRD (1945-1950) 

 

Die Forschungsliteratur zum Thema Umerziehungs- und Neuorientierungspolitik nach dem 

Zweiten Weltkrieg beschäftigte sich seit den siebziger Jahren, als die ersten Möglichkeiten 

zur Einsichtnahme in das Schriftgut der amerikanischen Militärregierung in Deutschland 

geschaffen wurden, vor allem mit der strukturellen Reform des Bildungswesens 

(HEINEMANN 1981 )150 und entwarf ein vorwiegend pessimistisches Bild, das die 

pädagogisch-zeitgeschichtliche Historiographie bis heute leitet. Es wird vorwiegend von einer 

punitiven Erziehungskonzeption ausgegangen, in der die Entnazifizierung im Mittelpunkt 

steht. Die Bewertung dieser Umerziehungs- und Neuorientierungspolitik kann aber auch 

positiv vorgenommen werden, wenn man davon ausgeht, daß nach der nationalsozialistischen 

Diktatur neue soziale und kulturelle Eliten für eine demokratische Gesellschaft gebraucht 

wurden und, wie die Geschichte gezeigt hat, weder die bundesdeutsche noch die 

österreichische Gesellschaft zu einer Selbstreinigung fähig war.  

 

Forschungsarbeiten von Krieger (1987) und Edmonds (1992), auf die Karl-Heinz FÜSSL151 

am Beispiel der Jugendpolitik der amerikanischen Besatzungsbehörden nach 1945 verweist, 

belegen, daß die MORGENTHAUSCHE* Einflußnahme auf die Deutschlandpolitik 

zurechtgerückt werden muß, womit allerdings auch das Bild der amerikanischen Erziehungs- 

und Demokratisierungspolitik brüchig geworden ist. Er stützt sich dabei auf neu 

erschlossene Archivalien der US-Behörden, die belegen, daß sich die amerikanische 

Erziehungspolitik keineswegs auf das Schulwesen beschränkt hat. Sie war vielmehr in den 

umfassenden Versuch eingebunden, für die Jugend und die pädagogischen Berufe neue 

Handlungs- und Qualifizierungsmuster beziehungsweise auch Institutionen zu schaffen.  

 

Die jüngsten Detailstudien von RUPIEPER152 belegen zum Beispiel, daß die Frauen als 

Zielgruppe und Multiplikatoren für gesellschaftliche Veränderungen erkannt wurden und der 

Beitrag amerikanischer Frauen und deutscher Emigranten eine Schlüsselrolle bei der 

Wiederaufnahme internationaler Kontakte einnahm. Angesichts der Tatsache, daß der 

Nationalsozialismus die  traditionellen Rollenmuster nach eigenen Interpretationen gefestigt 

hatte, war das ein bemerkenswertes Unterfangen. Daß die amerikanische Konzeption der 

 
150Heinemann, M: Umerziehung und Wiederaufbau. Die Bildungspolitik der Besatzungsmächte in Deutschland 

 und Österreich. Stuttgart 1981. 
151Füssl,K.-H.:Erziehung im Umbruch. Die Erziehungspolitik und das Jugendprogramm der USA in der 

 deutschen Nachkriegsgeschichte. in: Zeitschrift für Pädagogik 1995, S.225-244. 
 * Morgenthau Henry (Namensvetter): sein Wirtschaftsplan für die Nachkriegszeit sah die Schleifung 

 und Eliminierung sämtlicher deutscher Industrien und die radikale Umwandlung in ein Agrarland vor. 
152Rupieper,H.-J.: Bringing Democracy to the Frauleins. Frauen als Zielgruppe der amerikanischen  

     Deutschlandpolitik in Deutschland 1945-1952. In: Geschichte und Gesellschaft 17 (1991), S. 61-91. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

129 

Jugendarbeit grundlegende strukturelle Eingriffe vornahm, die den heutigen Zustand erst 

ermöglicht haben, wurde lange Zeit nicht zur Kenntnis genommen. 

 

An einigen unumstrittenen Leistungen der amerikanischen Erziehungspolitik können wir 

eindeutig  John Deweys Handschrift erkennen. Durch die folgenden Punkte sehe ich meine 

These erhärtet: 

 

1. Die sozialisatorische Leistung an der Jugend. Diese Behauptung kann wohl bedenkenlos 

aufgestellt werden, wenn man sich vor Augen hält, daß das Ziel nationalsozialistischer 

Erziehung nicht im Aufbau einer neuen erzieherischen Ordnung bestand, sondern  in der 

Zerstörung aller sozialen Beziehungen als Voraussetzung, um den einzelnen der 

Verfügungsgewalt anonymer Apparate zu unterwerfen. Im Grundsatz ging es der 

amerikanischen Erziehungspolitik um das Demokratisierungsziel, allen totalitären 

Verlockungen entgegenzuwirken. Jedoch am Beispiel des Bunds Deutscher Jugend (BDJ), der 

einen extremen Antikommunismus propagierte, ist zu ersehen, daß es den amerikanischen 

Behörden153 nicht genügte, den Nationalsozialismus durch antikommunistische Ressentiments 

zu ersetzen. Denn diese Jugendgruppe wurde, weil sie  noch in nationalsozialistischen 

Kategorien dachte und handelte, von ihrer großzügigen Unterstützung ausgenommen. 

Die Schule, sofern überhaupt geregelter Unterricht stattfand, konnte keine demokratischen 

Sozialisationsangebote unterbreiten. Allein der Lehrerstand war wegen seiner Vergangenheit 

vielfach zu belastet, als daß er eine neue Pädagogik unmittelbar hätte umsetzen können. Somit 

galt es, den Versuch zu wagen,  eine verstärkte Einflußnahme auf die Jugendlichen bis zum 

18. Lebensjahr in außerschulischen Jugendorganisationen zu versuchen. An den Hochschulen 

setzte hingegen ein Selbstfindungsprozeß ein, über den allerdings erst in den Folgekapiteln 

reflektiert werden soll. 

 

2. Die erfolgreiche Überzeugung der Öffentlichkeit von der gesellschaftlichen Relevanz 

staatlich geförderter Erziehung könnte als zweites Dewey‘sches Element bezeichnet 

werden. Dies war notwendig, damit die nach dem Kriegsende errichteten Institutionen auch 

über das Ende der Besatzungszeit hinaus Bestand haben würden. Somit kam es zur 

verstärkten Gründung von Jugendausschüssen in den Stadt- oder Landkreisen, die nach  

demokratisch gewählten Wahlen die verschiedenen gesellschaftlichen 

Interessensgruppierungen repräsentierten. Jugendarbeit mußte nach amerikanischem 

Verständnis, primär definiert als organisierte Freizeit, von Anfang an als eine öffentliche 

Dienstleistungsform der Kommunen aufgefaßt werden. 

Die Konstruktion des Jugendpflegers, der die praktische Arbeit bei den Jugendausschüssen 

auszuführen hatte, wurde von der Militärregierung entschieden gefördert, und in der Regel 

 
153vgl. Füssl: a.a.O., S. 227. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

130 

setzte sich die vollbeschäftigte und -bezahlte Stellung des Jugendpflegers durch. Die 

vorgeschlagenen Ausbildungsinhalte für deren Ausbildungsgänge integrierten aus den 

Sozialwissenschaften an zentraler Stelle Prinzipien und Methoden der Gruppenarbeit, denen 

entsprechende Praktika in sozialen Arbeitsfeldern korrespondierten. 

FALTERMEIER154 weist in seiner 1983 erschienenen Abhandlung auf die Bedeutung des 

Jugendpflegers für die Entwicklung der Sozialarbeit, die durch die erstmalige Zulassung von 

privaten und staatlichen Organisationen des Auslands in Gang kam, hin. Die daraus 

resultierende baldige Ausdifferenzierung einer professionalisierten "Jugendsozialarbeit" sollte 

das Profil der Sozialpädagogik noch nachhaltig beeinflussen. 

 

3. Als dritter Deweyscher Aspekt  wäre hervorzuheben, daß mit der intendierten Möglichkeit, 

Jugendarbeit in die Hände der Jugendlichen selbst zu legen, ein heutigen Standards 

vergleichbares Regulativ gesetzt wurde, das in Deutschland und Österreich keinen Vorläufer 

hatte, denn während des wilhelminischen Kaiserreiches wurde die Funktion der Jugendpflege 

als soziale Beaufsichtigung und unpolitische Beschäftigung von Jugendlichen und als 

Instrument des Kampfes gegen die Sozialdemokratie gesehen, Kontrolle und Beherrschung 

der jugendlichen Freizeit standen im Vordergrund.  

 

Auch während der Weimarer Republik war keine öffentliche Jugendarbeit vorgesehen, die 

praktizierte Jugendfürsorge übernahm zunehmend sozialdisziplinierende Aufgaben, selbst die 

Hitler-Jugend hatte in der Zeit vor 1933 gar nicht den Elan, Jugendarbeit betreiben zu wollen, 

sondern stellte stattdessen Organisation und Propaganda in den Mittelpunkt (Nach dem 

Amtsantritt Hitlers am 30.1.1933 und der Ausschaltung aller oppositionellen Kräfte ging 

jedoch die HJ zur Devise "Jugend soll durch Jugend erzogen werden" über. Diese Devise gab 

zunächst ihr Reichsführer Baldur v. Schirach aus. Sie wurde von seinem Nachfolger Artur 

Axmann übernommen). Schließlich war die Fürsorgeerziehung in den letzten Jahren der 

Weimarer Republik so tief gesunken, daß von einer "Entpädagogisierung"155 gesprochen 

werden kann, die ihren Schlußakkord in den Konzentrationslagern für Jugendliche in 

Moringen und Uckermark fand.   

 

So sehr die Umbruchsituation den Zugang zu und die Verständigung mit den Deutschen  

erschwerte, die Zerstörung des Vergangenen und der eingemahnte Neubeginn waren aber 

zugleich eine günstige Situation für Neuerungen. Bäuerle, der damalige Landesjugendreferent 

von Nord-Württemberg und spätere Kultusminister, hob bei einer Ansprache am 29.März 

1946 vor dem Landesausschuß für Jugendpflege und Jugendbewegung den für die 

 
154Faltermeier, M. (Hrsg.): Nachdenken über Jugendarbeit. Zwischen den Fünfziger und Achtziger Jahren. 

 Eine kommentierte Dokumentation aus der Zeitschrift "deutsche jugend" . München 1983. 
155Guhse, M./Kohrs, A.: Zur Entpädagogisierung der Jugendfürsorge in den Jahren 1922-1945. In: H.U. 

 Otto/H.Sünker (Hrsg.): Soziale Arbeit und Faschismus, Frankfurt a. M. 1989, S. 228-249. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

131 

Militärregierung wichtigen Grundsatz hervor, in die selbständige und selbstverantwortliche 

Arbeit der Jugendorganisation nicht einzugreifen, vielmehr gehe es um die zentripetale 

Ausrichtung des vielseitigen Jugendlebens, damit die Jugend aller Richtungen geistige 

Fixpunkte ihrer Orientierung erlange. Auch der verstärkte Einbezug von nichtorganisierten 

Jugendlichen sollte mit der Errichtung von Jugendringen ermöglicht werden. 

 

Der Aufbau von Jugendringen geschah nach zwei unterschiedlichen Mustern. Einmal war es 

die Traditionslinie der deutschen Jugendbewegung, die sich anschickte zu neuem Leben zu 

erwachen, zum anderen wurden amerikanische Vorstellungen über praktische Formen 

demokratischer Partizipationsprozesse entwickelt. Beiden Strömungen sollte in dem 1949 

gegründeten Bundesjugendring eine Zukunft erwachsen. Doch auf diesem Weg gab es noch 

einige Rückschläge. Die Grenzen direkter Intervention wurden den Besatzern am Beispiel des 

Münchner Jugendparlaments "Junge Stadt"156 bewußt, wo Jugendforen unbeschreiblich 

chaotische Zustände produzierten. In der Folge fanden allerdings ähnlich arrangierte 

Jugendtage weniger konfliktreich statt. Das Experiment Jugendparlament verdeutlicht den 

Wunsch nach Umsetzung von Deweys Bildungsideal, nämlich den Jugendlichen die 

Möglichkeit zu bieten, sich ein Forum zur Selbstdarstellung und Artikulation eigener 

Bedürfnisse zu schaffen. Der Einfluß von John Dewey und Hans Morgenthau auf die 

Formulierung der Re-educationpolitik ist also fast überall auszumachen. Dies ist umso 

interessanter, als in den USA die Dewey‘sche Bildungsphilosophie zu dieser Zeit immer mehr 

in Ungnade gefallen war und heftig attackiert wurde. In Chicago, wo durch den neuen 

Präsidenten Hutchins eine neo-scholastische Bildungstheorie Einzug hielt, kam es im Jahre 

1955 gar zur Auflösung des PEA (Progressive Education Association). Erst die 

Sechzigerjahre erlebten eine Renaissance dieser "progressive education".  

 

Zusammenfassung 

 

Die Jugendlichen in Westdeutschland erfuhren nach 1945 selbstregulierende Formen von 

ihren "Besatzern", die aus der Sinn- und Orientierungskrise, dem Weltbildverlust der Hitler-

Jugend und der gesellschaftlich-existentiellen Notsituation herausführen sollten. Die 

Bedeutung der Erziehungsarbeit ist deshalb auch hoch zu veranschlagen, weil sie das 

Verständnis von Jugendarbeit als pädagogisches Steuerungselement einführte und damit 

Entwicklungstendenzen vorwegnahm, die erst wieder in den sechziger Jahren aufgenommen 

wurden. So ist das Fazit zu ziehen, daß die USA mit ihrem nach dem Zweiten Weltkrieg in 

Deutschland eingeführten Erziehungsprogramm auch jene fachlichen Ausdifferenzierungen 

einleiteten, die die heutige Pädagogik als ihre Zielsetzungen definiert. Zugleich setzten die 

 
156Füssl: a.a.O., S. 227. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

132 

Amerikaner den Grundpfeiler für den gesellschaftlichen Konsens, den Anspruch auf 

öffentliche Erziehung zu kodifizieren. 

 

Trotz der großen Erfolge stieß man aber gelegentlich auf Widerstand, vor allem im 

bayerischen Jugendring, der eine restriktive Jugendpolitik vertrat. Auch zahlreiche 

Kirchenvertreter standen dem geweiteten Verständnis öffentlicher Jugendarbeit feindlich 

gesinnt gegenüber, da sie einen Bedeutungsverlust ihrer Organisationen befürchteten und 

deshalb die Übergabe amerikanischer Ressourcen an die Kirchen verlangten. Hätte die 

amerikanische Hohe Kommission diesem Verlangen entsprochen, dann wären die 

unorganisierten Jugendlichen zum Eintritt in konfessionelle Gruppen gezwungen gewesen, 

wollten sie in den Genuß öffentlicher Erziehungshilfen gelangen.157 

 

Der amerikanische Steuerzahler unterstützte allein im Haushaltsjahr 1951 mit über 10 

Millionen DM die Jugendabteilung für die Förderung gezielter Projekte, eine weitere Million 

US-Dollar sowie 54 Millionen DM wurden in den Ausbau von Jugendleiterschulen, 

Jugendherbergen und Lehrlingsheimen gesteckt. Dieses überaus großzügige Engagement 

wurde aber mancherorts als Intervention empfunden, sodaß sich schon auf der ersten 

Arbeitstagung des Bundesjugendringes auf der Burg Stahleck (26. bis 27. Nov. 1947) 

tiefsitzende Ressentiments gegen die angeblich unter fremden Einflüssen stehenden alliierten 

Jugendleiterschulen zeigten. Ähnliche Reaktionen werden vom hessischen Jugendring 

berichtet, der gegen die als Staatskontrolle empfundene vollbezahlte Position des 

Jugendpflegers Kritik äußerte. (Jugendtag 24. April 1949).  

 

Im November 1951 wurden in Hessen beispielsweise von den 76 beschäftigten 

Kreisjugendpflegern 30 aus dem Etat der amerikanischen Hohen Kommission bezahlt.158 In 

seinem Schriftwechsel mit Bäuerle hatte Norrie, der Leiter der amerikanischen 

Jugendabteilung im Jahre 1949,  noch darum gebeten, die US-Absichten nicht publik zu 

machen, um der späteren Realisierung nicht die Aura einer genuin deutschen Angelegenheit 

zu nehmen.159 

Ob nun die viel beschworene Idee der Selbstbestimmung, die auf universitärer Ebene die 

Freiheit von Forschung und Lehre bedeutet, der oft strapazierte "Elfenbeinturm" je erreicht 

wurde oder ob die Universität letztlich ein Staatsinstitut geblieben ist, das auch den 

Forderungen des Staates nachkam, der die Zwecke vorgab, soll in den nächsten Kapiteln 

erörtert werden. Konnte sich die Universität je gegen politische Ansinnen, Disziplinierungen 

 
157vgl.Füssl:a.a.O., S. 239. 
158Pilgert, H.P.: Community and Group Life in West Germany. With Special Reference of the Politics and  

 Programs of the Office of the U.S High Commissioner for Germany, Historical Division,  

 Office of the U.S.High Commissioner for Germany 1952, 
159vgl. Institut für Zeitgeschichte München, 5/292-2/12-14: Community Actvities Branch (L.E.Norrie) an Dr. 

     Theodor Bäuerle, 27.Sept. 1949. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

133 

und Vorurteile wehren? Dies in Erinnerung zu rufen ist notwendig, um am Beispiel der 

universitären Entwicklung in Deutschland und Österreich während der letzten fünfzig Jahre 

die Rolle John Deweys aufzeigen zu können. 

 

 

6.1.2 DIE ROLLE DER NEULEHRER IN DER SOWJETISCHEN BESATZUNGSZONE 

 BEI DER UMGESTALTUNG VON GESELLSCHAFT UND STAAT  (1945-1953) 

 

"Neulehrer" gab es nur in der ehemaligen Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) und in der 

daraus hervorgegangenen Deutschen Demokratischen Republik (DDR). Als Neulehrer 

wurden Männer und Frauen in den verschiedensten Lebensaltern aus allen 

Bevölkerungsschichten mit den unterschiedlichsten Berufen und Bildungsvoraussetzungen 

bezeichnet, die in der Regel nach einer 8-bis 12-monatigen Kurzausbildung in den Jahren 

1945-1953 als Lehrer mit einer Weiterbildungsverpflichtung in den Schuldienst übernommen 

wurden. Diese Neulehrer ersetzten unmittelbar nach Kriegsende die fast restlos aus dem 

Dienst entlassenen Lehrer mit NS-Parteizugehörigkeit und füllten die Lücken, die der Krieg in 

die alte Lehrerschaft geschlagen hatte. In diesem Transformationsprozeß wurden die 

"Neulehrer" zum "Hauptinstrument der Umgestaltung von Gesellschaft und Staat"160. 

Diese gewagt anmutende Behauptung der Autorin klingt in dem Augenblick plausibler, als sie 

mit einem statistischen Wert aufwarten kann, dem zufolge im Jahre 1955 die Neulehrer fast 

80 Prozent der gesamten Lehrerzahl ausgemacht haben sollen. Sie vermutet sogar, daß die 

"Neulehrer" von einst die gesamte Schulwirklichkeit der DDR bis 1990 geprägt haben und 

führt als Beleg das "Engagement der Neulehrer" für die seinerzeitige Vereinigung von KPD 

und SPD in der Sowjetischen Besatzungszone die Entschließung eines Neulehrerkurses aus 

Mühlhausen/Sachsen an, wonach "die Vereinigung beider Parteien unser sehnlichster 

Wunsch" ist "zum Wohle der werktätigen Bevölkerung und unseres "so heißgeliebten 

deutschen Volkes"161 Die SED wurde bekanntlich 1946 beim Einigungsparteitag 

(Zusammenschluß von KPD und Ost-SPD unter Wilhelm Pieck und Otto Grotewohl in Berlin 

(Ost) gegründet. 

 

Die politische Entwicklung in der SBZ verlief schleichend, mit dem Ziel der totalen Macht 

der SED und ihres Erhalts durch Kopie der Sowjetunion. Auch das Bildungswesen und seine 

Überwachung sollte ein Abbild des sowjetischen Bildungswesens werden.  Im November 

1947 wurden die Schulbetriebsgruppen der SED gegründet. Damit war der Bazillus "Partei" 

in die Schule gelangt, in die Lehrerschaft eingedrungen und konnte dort mehr Unheil 

anrichten als ein Schulleiter mit SED-Parteibuch. Es begannen sich Täter und Opfer zu 

 
160Hohfeld, Brigitte: Die Neulehrer in der SBZ/DDR 1945-1953. Ihre Rolle bei der Umgestaltung von  

  Gesellschaft und Staat. Deutscher Studien Verlag, Weinheim 1992, S. 11 f. 
161Ebenda,  S. 130. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

134 

formieren. Sogenannte Vertrauensleute wurden installiert, Beauftragte ernannt, Spitzel 

eingeschleust. Allerdings war das kein Spezifikum der Schule, das galt auch für Betriebe und 

andere Einrichtungen. Die bestürzenden Parallelen zwischen der nationalsozialistischen und 

der marxistisch-leninistischen Pädagogik in ihrer totalitären Struktur werden damit 

offenkundig. 

 

Was haben nun die Rolle der "Neulehrer" und eine Darstellung der Schul-, Bildungs- und 

Gesellschaftspolitik in der SBZ/DDR mit John Dewey zu tun? Auf die enge Verbindung des 

Weltbunds, zu deren Mitglieder John Dewey und Peter Petersen zählten, mit der 

marxistischen Bildungsidee, wurde schon in den Kapiteln 3.2.1 und 3.2.2 hingewiesen. Daher 

setzte Petersen große Hoffnungen in die Demokratische Republik Deutschland, wo er auf 

Umsetzung reformpädagogischer Ideen hoffte. 

 

Wenn auch eine demokratische Grundlegung des Lebens in Schule und Öffentlichkeit eher 

das Anliegen der amerikanischen Besatzungsmacht in der BRD war, so ist doch die Weckung 

eines einheitlichen Nationalbewußtseins, das bei Dewey zwar eine global vision and 

international responsibility einschließt und die Entfaltung einer spezifischen Form nationaler 

Verantwortbarkeit  propagiert, in der DDR im Sinne der internationalen Arbeiterschaft  als 

Gegenpol zum 'faschistischen Kapitalismus' interpretiert worden.  

 

Hans-Jochen GAMM, ein Linksintellektueller aus Westdeutschland, schreibt allein der 

marxistischen Pädagogik "das entscheidende Instrument der Gesellschaftskritik" zu, was wohl 

eine verengte Perspektive offenlegt, denn ich meine, daß auch nicht-materialistische Analysen 

und Kritiken gefragt sind. Derselbe Autor hat sich eingehend mit der Pädagogik im 

Nationalsozialismus auseinandergesetzt und drang tief in das Wesen des Totalitarismus ein, 

was seine vorzüglich ausgewählte Quellensammlung zur Pädagogik dieser Ära beweist. Umso 

mehr wundert es aber den aufmerksamen Leser, daß er noch 1964 den Nationalsozialismus 

aus einer Zeitwende ableitet, wie das erste Zitat belegt: "Die erzieherischen Ansätze des 

totalen Staates erschienen nicht zufällig, sondern waren durch klingende Vorspiele 

vaterländischer Erziehung und staatsfrommer Bildung eingeleitet, und die Grenze ist schwer 

zu ziehen, wo nationales Pathos in nationalsozialistische Hemmungslosigkeit umschlug."162, 

während 20 Jahre später in der Neuausgabe von "Führung und Verführung" der 'Faschismus' 

"nicht als eigenständiges und abgegrenztes politisches Phänomen ....." erscheint, "sondern als 

Derivat des Kapitalismus, um bürgerliche Herrschaft zu stützen, sie vor dem Untergang zu 

bewahren."163 

 

 
162Gamm, Hans-Jochen: Führung und Verführung. Pädagogik des Nationalsozialismus.  

    München  List 1964, S.7. 
163Gamm, Hans-Jochen: dass., Neuausg. 1984, 3. Aufl. 1990, S.32. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

135 

Die Lektion für die Pädagogik, die er 1964 erteilt, lautet: "Es geht darum, unserer 

ungeschützten Demokratie durch politische Bildung einen wichtigen Dienst zu leisten. Die 

bildende Einsicht kann gerade am perversen 'Erziehungsfuror' der Nationalsozialisten 

gewonnen werden"164 1984/90 heißt das anders. "Nunmehr läßt sich auf die Lektion 

zurückgreifen, die für die Pädagogik aus dem Faschismuskomplex resultiert. In ihm haben 

sich nachhaltig alle Möglichkeiten der bürgerlichen Ideologie ausgelegt. Die Klassenstruktur 

des bürgerlichen Zeitalters bot die gesellschaftlichen Bedingungen, denen der Faschismus 

seine Energien entnahm."165 

Was für Gamm 1964 noch ungeschützte, aber unterstützenswerte Demokratie war, erschien 

1984 als spätbürgerliche, kapitalistische Gesellschaft mit "faschistoiden Tendenzen"166. 

Mag auch die westliche Industriegesellschaft mit ihrer parlamentarischen Demokratie ihre 

Schwächen haben und bis heute wenigstens die globalen Kernprobleme höchst 

unvollkommen zu lösen imstande sein - sie hat und hatte es keineswegs verdient, daß ihr der 

Sozialismus als positives Gegenmodell vorgehalten wurde.  

 

1970 erschien von demselben Autor "Kritische Schule - eine Streitschrift für die 

Emanzipation von Lehrern und Schülern", wo er den "Sozialismus als ein Grundmodell für 

die politische Bildung"167 empfahl. Was will damit gesagt sein? Damit möchte ich die These 

aufstellen, daß zwischen der Reformpädagogik und der marxistisch-leninistischen Pädagogik 

starke Affinitäten bestanden, was in der Folge durch eine ausgewählte Zitatensammlung 

erhärtet werden soll. 

"1949 und in den folgenden Jahren verbanden sich die Aneignung der sowjetischen 

Pädagogik und die kritische Auseinandersetzung mit der Reformpädagogik zu einer 

pädagogischen Bewegung, wie es sie unter der deutschen Lehrerschaft noch nicht 

gegeben hatte. Zehntausende Lehrer bemühten sich, die Erkenntnisse und Erfahrungen 

der sowjetischen Pädagogik schöpferisch auszuwerten und für die eigene praktische 

Arbeit nutzbar zu machen. So konnte mit Hilfe der sowjetischen Pädagogik die 

bürgerliche Schule auch in ihren theoretischen Grundlagen überwunden werden."168 

 

Oskar ANWEILER, der einen ausführlichen Vergleich von Bildung und Erziehung in der 

Bildungspolitik seit 1945 angestellt hat, kommt zu folgendem Schluß: 

"Die Übernahme sowjetsozialistischer Denkmuster in die Lehrpläne und Lehrbücher" konnte 

nur als "Abkehr nicht nur von 'bürgerlichen' Traditionen, sondern auch von solchen einer 

demokratischen Reformpädagogik"169 aufgefaßt werden. Ein anderer Autor, der sich nach dem 

 
164Gamm, Hans-Joachim: Führung und Verführung. Päd. des Nationalsozialismus. München: List 1964, S. 10. 
165Gamm,1984/90, S.26. 
166ebenda, S. 38. 
167Gamm, Hans-Jochen: Kritische Schule. München: List 1970, S. 57. 
168Günther, Karl-Heinzu.a.: Geschichte der Erziehung. Berlin (Ost): Volk und Wissen, 16. Aufl.1988, S.702. 
169Anweiler, Oskar: Grundzüge der Bildungspolitik und der Entwicklung des Bildungswesens seit 1945. In:  



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

136 

Zusammenbruch der marxistisch-leninistischen Pädagogik mit dem Bildungswesen der DDR 

auseinandergesetzt hat, ist Andreas Fischer. Er nimmt auf den totalitären Anspruch des 

Bildungskonzepts Bezug, wenn er sagt:  

"Für Gedankengut bürgerlichen Ursprungs wie das der deutschen Reformpädagogik gab 

es in der Schule (der DDR) keinen Platz mehr. Der seit den späten vierziger Jahren 

geführte Kampf gegen ihr zunächst noch wirkungsmächtiges Erbe ist wohl nur als 

Nachvollzug sowjetischer Schulgeschichte in den dreißiger Jahren zu begreifen."170 

 

Welches Fazit ergibt sich daraus? Die DDR-Pädagogik hat sich selbstverständlich mit 

denselben Fragestellungen und Problemen beschäftigen müssen, wie alle Pädagogik überall 

auf der Welt zu allen Zeiten. Insofern sind Ähnlichkeiten zwischen 'sozialistischer' und 

'bürgerlicher' Pädagogik eine Banalität. Die besondere Antwort der sozialistischen Pädagogik, 

auf die ich hinweisen möchte, bestand aber in der ergebenen Hinnahme der Sowjetpädagogik 

als unbestrittenem Vorbild, in der strikten ideologischen Ausrichtung am Marxismus-

Leninismus und der totalitaristischen Durchsetzung dieser Konzepte in allen Einrichtungen 

des Bildungswesens. 

 

Die auffallendste Übereinstimmung der marxistisch-leninistischen Bildungskonzeption mit   

John Deweys Bildungskonzeption ist demnach in der Stellung der Schule auszumachen, die 

als politisches Instrument für eine Gesellschaftsreform angesehen wird, was ein 

durchgängiger Grundgedanke Deweys darstellt. (The school is the child agency for the 

accomplishment for a better future society.) 

 

 

6.1.3   PETER PETERSEN ALS "GESELLSCHAFTSERNEUERER"  

  IN VERSCHIEDENEN SYSTEMEN  

 

Wie schon erwähnt, war Peter Petersen Mitglied des marxistischen Weltbundes für die 

Erneuerung der Erziehung und erfuhr vor allem durch seinen Jena-Plan einen internationalen 

Ruf in der Pädagogik. Ein kurzer Rückblick in die Entwicklung der Reformpädagogik der 

Weimarer Republik sei daher zum besseren Verständnis gestattet. 

 

Die Progressive Education, zu deren Hauptvertretern Peter Petersen zählt, versucht ihrem 

gesellschaftspolitischen Selbstverständnis nach die wichtige Funktion der 

Gesellschaftserneuerung zu erfüllen. Für sie muß sich Schule zu einer sozialen Agentur 

entwickeln, in deren Rahmen sich sozialpolitisches Leben in möglichst beispielhafter Prägung 

 

 ders. Hrsg.: Vergleich von Bildung und Erziehung in der Bundesrepublik Deutschland und in der 

 Deutschen Demokratischen Republik. Köln: Verlag Wissenschaft und Politik 1990, S. 18 
170Fischer, Andreas: Das Bildungswesen der DDR. Darmstadt: WBG 1992, S.6 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

137 

zu entfalten habe. Die Vorbehalte gegenüber der Progressive Education von der stark an der 

Philosophie des deutschen Idealismus orientierten Pädagogik waren nicht zu übersehen, sie 

betrachtete den Pragmatismus "als einen Freibrief für wissenschaftliche Eintagsarbeit".171 

Andererseits erlangten die Einflüsse der während der Zwanzigerjahre konstituierenden 

Richtung, die stärker von der Psychologie und Soziologie beeinflußt war und eine 

empirische Fundierung anstrebte, immer mehr Einfluß. Der Theorieansatz und die 

Argumentationsweise, die real auf die Erziehung ausgerichtet ist und sich am Wohl des 

Kindes orientiert, geht Hand in Hand mit der einsetzenden Internationalität der pädagogischen 

Arbeit und bewirkt eine Globalisierung des pädagogischen Denkens und Gestaltens. 

 

Als Gründerpersönlichkeiten der Volkshochschule Jena, die in den Zwanzigerjahren ihren 

Ursprung hatte, sind unter anderen Wilhelm Rein, Hermann Nohl und Wilhelm Flitner zu 

nennen. Auch in den Dreißigerjahren sollte die Konzeption und Praxis der 

Volkshochschularbeit in Thüringen beispielgebend für ganz Deutschland werden - allerdings 

im negativen Sinne. Die "Neuen Führer" in der thüringischen Erwachsenenbildung hatten mit 

der "Deutschen Heimatschule Bad Berka" die Modelle von Erziehung als "Bindung" an Volk 

und Heimat maßgeblich entwickelt und erprobt.  

 

Dies wird durch den Jubiläumsband "1919 bis 1994 - 75 Jahre Volkshochschule Jena" 

dokumentiert, und in einem Brief vom 15.8. 1934 von Theodor Scheffer (1872-1945) an den 

Thüringer Volksbildungsminister Fritz Wächtler resümiert er seine bisherige Arbeit 

folgendermaßen:  

"Mit dem Jahr 1932/33 beginnt bereits die allmähliche Umwandlung der Tätigkeit: was 

vorher - seit 1922 in mehr als 100 Lehrgängen in Berka und ganz Thüringen - 

Privatinitiative im pädagogisch-politischen Einzelkampf war, das geht, nach der 

Machtübernahme mehr und mehr in die öffentliche Hand über. Die neuen Formationen 

übernehmen die alten Aufgaben, der Kampfbund für deutsche Kultur, Volkstum und 

Heimat, der Nationalsozialistische Lehrerbund; die Tätigkeit der deutschen 

Heimatschule wird pädagogisch von der umgewandelten Volkshochschule, politisch 

von der Staatsschule Egendorf übernommen und ins Große übersetzt, ich habe mich 

dieser Arbeit ebenso zur Verfügung gestellt wie die von mir geschulten Kräfte..."172 

 

Scheffers "artgerechte deutsche Erziehung" würde - nach einem Brief Peter Petersens an 

Wächtler vom 9.5.1934 zu beurteilen - "auch für die Ausbildung deutscher Erzieher an der 

Universität Jena" einen "großen Gewinn bedeuten"173 Dem Engagement Peter Petersens, des 
 

171Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik (Progressive Education) in den USA und ihr Einfluß auf die  

  reformpädagogische Entwicklung in Deutschland. in: Pädag. Rundschau 47 (1993), S. 11. 
172Rudolfstadt Jena (Hain): 1919 bis 1994 - 75 Jahre Volkshochschule Jena, Volkshochschule der Stadt Jena, 

 1994, S. 200. 
173Ebenda, S. 203. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

138 

Rassetheoretikers Karl Astel, des Leiters der "Staatsschule für Führertum und Politik" in 

Egendorf, und schließlich Heinrich Himmlers verdankte Scheffer eine feste Stelle als 

Lehrbeauftragter für "Pädagogische Politik" vom WS 1937/38 bis April 1945. 

 

Dagegen stellen die Erinnerungen an die erfolgreiche Zeit der Jenaer Volkshochschule von 

Wilhelm FLITNER, Reinhard BUCHWALD und Max KESSLER eine Bereicherung dar, weil 

sie den Geist der Volkschochschule Jena als "Jugendbewegung für Erwachsene" treffend 

widerspiegeln. Jena war schon vor der Berufung von Petersen zu einem Zentrum 

reformpädagogischer Praxis geworden. 

Da es aber nicht zur Aufgabe dieser Arbeit zählt, die verschiedenen Facetten der 

Reformpädagogik zu analysieren und kritisch zu beleuchten, möchte ich mich abschließend 

mit Hinweisen auf einige Wesensmerkmale, die sich im Jena-Plan wiederfinden, begnügen. 

 

Der JENA-PLAN, Petersens Schulkonzept und pädagogisches Kernstück, kann als 

weiterführende Synthese aus Helen Parkhursts DALTON-PLAN ( wo didaktisch aufbereitete 

Studienmaterialien in den Fachräumen den Lehrerunterricht durch das Eigenstudium ersetzen) 

und Carleton Washburns WINNETKA-PLAN (erweitert das Eigenstudium des Dalton-Plans 

durch social and creative activities ) gesehen werden. Die individualized work in Winnetka ist 

geprägt durch die Dualität von common essentials - den lehrgangsnotwendigen Fächern (the 

three R's, the sciences, languages and social studies") - und den group and creative activities, 

die als kreative Gestaltung im Dienste des Selbst und der Gruppe stehen.174  Er nimmt den 

Gedanken der assignments von Helen Parkhurst in weiterführender Form auf, indem er die 

Arbeitsmaterialien  für die selbsttätige Arbeit von den Schülern herstellen läßt. Damit dehnt er 

das Konzept der self-activity auf einen weiteren didaktischen Bereich aus, der bisher 

ausschließlich der Verantwortung des Lehrers unterstand. 

 

 

WO SIND ALSO DEWEYSCHE ELEMENTE AUSZUMACHEN? 

 

Die Genealogie des Konzepts ist aufschlußreich. Seinen Ausgang nimmt es ohne Zweifel bei 

Dewey (Pedagogical Creed 1897, Schools of Tomorrow 1915, Democracy and Experience 

1916) und ist demnach viel grundsätzlicher von der amerikanischen Pädagogik beeinflußt, als 

bisher vermutet wurde. Dewey hatte ja den Gedanken vertreten, daß die Schule zu einem 

didaktisch anregungsreichen Lebensraum für Kinder und Jugendliche auszugestalten ist. 

Bereits die "erzieherische Wirkung der sozialen Atmosphäre" soll in der Schule zur 

Kooperation führen und durch eine Vielzahl realer Anregungen in den Werkstätten, 

 
174cf. Washburne, Carleton: Winnetka. In: School and Society. Vol. XXIX, 1929, S. 37-50. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

139 

Arbeitsräumen und Gärten eine Einstellung wecken, die über Fragen zu realen Projekten 

führen kann. 

 

Eingehender dargelegt, müßte zum Ausdruck kommen, daß die Grundstruktur der Schul- 

und Erziehungskonzeption Petersens bei Dewey und seinem Kreis im weiteren Sinne 

vorgeprägt ist. Das gilt einmal von der Auffassung der Erziehung als eines Mittels der 

Sozialisierung und der Demokratisierung des einzelnen sowie von der Schule als 

Gemeindemittelpunkt überhaupt. Die Schule als politisches Instrument der 

Gesellschaftsreform ist ein Grundgedanke Deweys, der Petersen tief beeindruckt hat. Dem 

Lehrer fällt in diesem Prozeß die Rolle des Vermittlers (mediator) zu, der anregt, Gespräche 

führt, auf Materialien aufmerksam macht, Perspektiven eröffnet. Diese Erziehung "von der 

Seite" als Teil des Interaktionsprozesses ist kennzeichnend für Dewey und für den von ihm 

beeinflußten Petersen. 

In Analogie zu den extracurricular activities nimmt Petersen Feste und Feiern sowie 

Auditoriumsarbeit in sein Schulkonzept in abgewandelter Form auf. 

  

Ein Spezifikum des Jena-Plans ist das Unterrichtsleben mit dem gruppenunterrichtlichen 

Verfahren als Zentrum sowie vielen ergänzenden meditativen Haltepunkten und 

pädagogischen Situationen. Eine wichtige Rundung erfährt das Kapitel deutsch-

amerikanischer Wechselwirkung durch die Rezeption des Projektplans von Dewey und 

Kilpatrick, den Petersen 1935 im Rahmen seiner Reihe "Pädagogik des Auslands" editiert.175 

 

Das Projekt als eingehendes Planen und verantwortungsbewußtes Gestalten bildet die Mitte 

des gruppenunterrichtlichen Verfahrens, des Kernstücks des Unterrichtslebens. Dieser Begriff 

des Unterrichtslebens bringt wiederum die Interaktion der Schule mit der gesellschaftlichen 

Wirklichkeit zum Ausdruck - auch darin einen Einfluß des Dewey-Kilpatrickschen 

Projektbegriffs bekundend. Daraus ist Kilpatricks unterrichtstheoretische Grundhaltung We 

learn what we live, then we live what we learn176 abzuleiten. 

 

Dewey ging davon aus, daß zwischen dem Leben der Kinder und der society eine Kluft 

entstanden sei, "größer denn je zuvor, weil das wirtschaftliche und technische Treiben von 

heute fast ganz und gar dem täglichen Gesichtskreis des Kindes entrückt sei."177 

 

Die Folgerung Deweys, daß die Schule sich daher zu einer sozialen Agentur, in deren 

Rahmen sich sozialpolitisches Leben in möglichst beispielhafter Prägung zu entfalten habe, 

 
175Briefwechsel zwischen W.H.Kilpatrick und Peter Petersen bezügl. Übersetzung und Herausgabe der 

 Projektmethode.(im Privatbesitz der P. Petersen Nachlaß Gesellschaft, Vechta). 
176Kilpatrick, W.H.: The Art and Practice of Teaching. New York 1937, p..2. 
177Petersen, Peter: Die nordeuropäische Erziehungsbewegung. Weimar 1926, S..51. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

140 

werden soll, ist ganz im Sinne Petersens. Die Schule sollte aufhören, ein Ort zu sein, zu dem 

das Kind komme, um gewisse Aufgaben zu lernen; sie sollte in engster Verbindung mit dem 

Leben des Kindes zu Hause und in der Nachbarschaft treten. Damit ist das embryonic 

community life  angesprochen, wie es sich im Rahmen des Unterrichtslebens in Jena entfaltet: 

Projekt, Fest, Feier und Auditoriumsarbeit. Natürlich wäre es ein Trugschluß, anzunehmen, 

daß eine geradlinige Wechselwirkung zwischen Petersen und der amerikanischen Pädagogik 

bestand, die Reformpädagogik war eine internationale Bewegung mit ihrem Höhepunkt am 

Ende der Zwanzigerjahre, Petersen gehörte aber auch zum Weltbund, der seit seiner 

Gründung im Umkreis der englischen "Fraternity in Education" in seiner politischen 

Ausrichtung sozialistisch-pazifistisch bezeichnet werden kann. Daher war der Weltbund den 

Diktaturen stets als subversiv verhaßt und dort verboten. 

 

 

 

 

 

6.1.4  DER WIEDERAUFBAU DER UNIVERSITÄTEN  

 

 

6.1.4.1  BEISPIEL 1 : UNIVERSITÄT  KÖLN 

 

Das Jahr 1945 bezeichnet das Ende einer durch das nationalsozialistische Führerprinzip 

geprägten Universität und den Neubeginn einer anderen Universität in einem tief darnieder- 

liegenden Land. Trotz der Tatsache, daß Josef KROLL, der erste Rektor bei der 

Wiedereröffnung der Kölner Universität im Dezember 1945,  ein entschiedener Gegner des 

Nationalsozialismus war, gab es gravierende Auffassungsunterschiede zwischen ihm und dem 

britischen University Education Control Officer Harry BECKHOUGH über die Rolle der 

Universitäten im Nachkriegsdeutschland, über Staat und Politik, Wissenschaft und Erziehung, 

letztlich über den Weg, demokratische Verhältnisse wiederzubeleben. Der damalige 

Oberbürgermeister von Köln, Konrad Adenauer, hatte Kroll schon im April desselben Jahres 

zum Rektor ernannt, Beckhough wollte die Universität nach englischem Vorbild im Sinne 

von Oxford und Cambridge organisieren, Kroll teilte dessen Ansichten nicht. Da sie nun 

gezwungen waren, beim Wiederaufbau zusammenzuarbeiten, verständigte man sich alsbald 

über das nächstliegende Ziel, nämlich: Entnazifizierung und Wiedereinstellung von 

Professoren, beziehungsweise über die Kriterien für die Zulassung der Studenten. 

 

Ein übereinstimmendes Ziel war es, PGs (Politische Gefangene) nicht wieder zuzulassen, aber 

die Zahl der Nicht PGs war so klein, daß mit ihnen der Lehrbetrieb nicht aufzurichten war. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

141 

Somit wurde die Zahl auf jenes Maß beschränkt, das unabdingbar notwendig war, um einen 

beschränkten Lehrbetrieb aufrechtzuerhalten. Kroll vertrat aber die Ansicht, daß jene 

schändliche Epoche weder quälende Erinnerung noch Kontrapunkt für zukunftsweisende 

Überlegungen sein sollte, daß die Deutschen zur Austreibung des Nationalsozialismus keine 

Helfer benötigten. 

 

Für Kroll hatte sich der "Nationalsozialismus selbst umgebracht", so war auch die 

Entnazifizierung der Studenten nicht schwierig, "wenn sie überhaupt stattgefunden hat".178 Die 

Nazi-Zeit war weder verdrängt noch vergessen; aber eine besondere Aufmerksamkeit 

verdiente sie nach Krolls Überzeugung nicht. Insbesondere für die Universität sollte diese 

schändliche Epoche weder quälende Erinnerung noch Kontrapunkt für zukunftweisende 

Überlegungen sein. Er wandte sich nachdrücklich gegen ein Kernstück der Besatzungspolitik: 

die Reeducation, und er hielt nicht viel von der Pädagogik, von der englischen am wenigsten. 

Für ihn konnnte sich die Neuorientierung der Universität nur aus der Rückerinnerung an 

"die großen Ideen der deutschen Hochschulen, d.h. des deutschen Idealismus"179 ergeben.  

 

Diese Aussage enthüllte eine klare Absage gegenüber Max SCHELERs Vorstellungen, der 

bei der Wiederbegründung der Kölner Universität (1919) eine stärker praxisorientierte 

Berufsvorbereitung und die Berücksichtigung der Forderungen des politischen und sozialen 

Lebens in den Mittelpunkt gerückt hatte. Er sah in der Vielzahl der traditionellerweise der 

Universität zugeschriebenen Aufgaben (Überlieferung und Bewahrung der abendländischen 

Kultur, Durchbildung der menschlichen Persönlichkeit, Förderung der Forschung etc.) eine 

Überforderung und trat daher für eine Einschränkung von Bildungszielen ein. Solche sich 

wechselseitig ausschließenden Anforderungen legten für Scheler nahe, daß die Universität 

keine von ihnen angemessen erfüllen könne, daher "solle sie sich auf das beschränken, was sie 

unter pragmatischer Hinsicht zu leisten vermöge"180 

 

Mit obiger Aussage kehrt KROLL zu der Zielsetzung des frühen 19. Jahrhunderts zurück und 

beschwört als Endzweck die Menschlichkeit. Ohne sich bei den Gründen für den Mißbrauch 

der Universität und ihr Versagen während des Nationalsozialismus aufzuhalten, verlangt er 

apodiktisch die Restauration, die Wiederherstellung des alten Zustands, wie er war, bevor 

der Nationalsozialismus über Deutschland hereingebrochen war, was für ihn eine Anknüpfung 

an die Weimarer Zeit bedeutete. Für Kroll ist die Weckung des politischen Interesses und die 

Anhebung des Bildungsstandes der Studierenden unabdingbar. So nimmt er für sich in 

Anspruch, das "Studium generale" initiiert zu haben, das er dem notwendig zu Einseitigkeiten  
 

178Kroll, Josef: Der geistige Wiederaufbau Deutschlands, Stuttgart 1946, S.50 ff. In: Pädagogische Rundschau 

 1996, Menze Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-1995, S. 381-382.  
179Kroll, Josef. a.a.O., S..52. 
180vgl. Scheler: Max: Universität und Hochschule. In: Wissensformen und die Gesellschaft. Bern und 

 München 1960, S. 383 ff. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

142 

verleitenden Fachstudium ergänzend an die Seite stellt. Dieses Studium sollte die speziellen 

Disziplinen übergreifende, das Blickfeld erweiternde, die Urteilskraft schärfende, "Bildung" 

anregende Veranstaltungen umfassen. Doch aus den hochgesetzten Erwartungen entwickelte 

sich für die Studenten ein die kärgliche Freizeit beanspruchendes Beschäftigungsprogramm, 

das schließlich als längst überholtes Erinnerungszeichen an heile Zeiten dem Vergessen 

anheimfiel. 

 

Die bedrückende Gegenwart ließ wenig Zeit für die Verfolgung und Einlösung hehrer Ziele. 

Die Beschwörung allgemeiner Ziele war für die Bewältigung der alltäglichen Probleme und 

Sorgen nicht hilfreich. So wurde als Bedingung für die Immatrikulation ein in der Regel 

sechsmonatiger Arbeitsdienst eingerichtet, um Universität und Stadtteil von Schutt und 

Trümmern zu befreien, Unterkunftsmöglichkeiten notdürftig wiederherzustellen und 

Verkehrsmöglichkeiten zu schaffen. Hunger, Kälte, Wohnungsmangel, bestimmten den 

studentischen Alltag - MENZE181 berichtet sogar von einigen immatrikulierten Studenten, die 

noch in abgedeckten Bomben- oder Granattrichtern hausten, erst 47% der Studenten verfügten 

über ein Zimmer, in dem sie allein arbeiten konnten, nur 41% über ausreichend Papier, um die 

notwendigen schriftlichen Arbeiten anfertigen zu können. 

 

Der Rektor war bemüht, die Universität von politischen und konfessionellen Einflüssen 

fernzuhalten und weigerte sich, Räumlichkeiten für parteipolitische Veranstaltungen 

bereitzustellen. 

 

In der Phase des Wiederaufbaus zeigte die Universität ein disparates Bild. Sie stand unter der 

Aufsicht der Besatzungsmächte, sah sich international weitgehend isoliert, war mit der 

Lösung ihrer internen Schwierigkeiten fast völlig ausgelastet, erinnerte sich ihrer leitenden 

Ideen, die sie im Rückgriff auf Antike, Humanismus und Christentum wiederfand.  

 

Der unmittelbare Handlungsbedarf erschwerte in der Umbruchzeit die Rückbesinnung auf 

reformpädagogische Ansätze im Sinne Deweys, die vor der nationalsozialistischen Ära 

durchgebrochen waren. Die soziale Situation der Studenten war so bedrückend, daß für 

emanzipatorische Entscheidungsprozesse keine Aura und kein Nährboden vorhanden 

waren. Die Dewey‘schen Ansätze beschränkten sich, wie in den vorangegangenen Kapiteln 

ausgeführt, auf die Jugendpolitik der Besatzungsmächte im Westen. Am folgenden Beispiel 

Jena in Thüringen (ehemals DDR) sollen allerdings der unterschiedliche Ansatz und die 

divergierende Art der Aufarbeitung aufgezeigt werden. 

 

 
181Menze, Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-1995. In: Pädag. Rundschau 50,  

 Frankfurt 1996, S. 384. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

143 

 

6.1.4.2   BEISPIEL 2: UNIVERSITÄT JENA 

 

Der Jena-Plan, Peter PETERSENS reformpädagogisches Schulkonzept und pädagogisches 

Kernstück, wurde im Rahmen des Weltkongresses der "New Education Fellowship" schon 

1927 in Locarno als Vortrag in Anlehnung an vorausgegangene amerikanische Schulkonzepte  

wie dem Dalton-Plan von Helen Parkhurst und dem Winnetka-Plan Washburns vorgestellt. 

Deren Inhalte wurden bereits mit Petersens Rolle kurz vorgestellt.  

Daraus wird ersichtlich, daß die Grundstruktur dieser Schul- und Erziehungskonzeption bei 

Dewey und seinem Kreis vorgeprägt wurden, das gilt für die Auffassung von der Erziehung 

als eines Mittels der Sozialisierung und der Demokratisierung des einzelnen, sowie von 

der Schule als Gemeindemittelpunkt überhaupt. Die Schule als politisches Instrument der 

Gesellschaftsreform und die Erziehung als Teil des Interaktionsprozesses sind weiterhin 

kennzeichnend für Dewey und den von ihm beeinflußten Petersen.  

 

Eine wichtige Rundung erfährt das Kapitel deutsch-amerikanischer Wechselwirkung durch 

die Rezeption von Dewey und Kilpatrick, den Petersen 1935 im Rahmen seiner Reihe 

"Pädagogik des Auslands" ediert:182  Seine "Führungslehre des Unterrichts" wurde noch 1937 

vom Reichswissenschaftsministerium zur Anschaffung empfohlen. Darin plädiert er für die 

Notwendigkeit der steten Selbsterziehung des Pädagogen und kommt zum Schluß, daß 

niemand führen kann, der sich nicht selber zu führen vermag. Seine Grundhaltung dürfte 

anfänglich verkannt worden sein, denn schon 1938 hieß es dazu in einer Rezension in "Die 

Deutsche Schule": "Was durch Petersens Ausführungen als ihr wirklicher Kern unverkennbar 

hindurchschimmert, das ist nicht die nationalsozialistische Idee, ist vielmehr im Tiefsten noch 

der Geist der Reformpädagogik. Ihm zeigt er sich verhaftet, mag er es wissen und wollen oder 

nicht."183 

 

Daher waren aus Sicht der Nationalsozialisten seine reformpädagogischen Ansätze 

bürgerlich-konservativ, und er fiel zusehends in Ungnade -  wie die gesamte 

Reformpädagogik. Dieser sozio-historische Rückgriff war notwendig, um Petersens Bemühen 

um Anerkennung seines Lebenswerks in Jena zu begreifen. Dieses Paradebeispiel der 

Reformpädagogik steht allerdings auch stellvertretend für die Anpassungsfähigkeit der Idee, 

die dahintersteckt, wie das folgende Beispiel belegen soll. Seine Einstellung und 

Überzeugung bestimmten auch sein Wirken nach Kriegsende. 

 

 
182Röhrs, Hermann. Die Reformpädagogik in den USA und ihr Einfluß auf die reformpädagogische  

  Entwicklung in Deutschland. In: Pädagog. Rundschau 47, Frankfurt 1993,  S.14. 
183"Die Deutsche Schule" 42.Jg., 1938, Heft 3, S. 112. vgl. auch Uwe-Karsten Petersen (Hrsg): Der Jena-Plan, 

  S.151.  



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

144 

Nachdem PETERSEN von der sowjetischen Besatzungsmacht in sein Amt wieder eingesetzt 

worden war, trat er 1946* in die SED ein und wirkte bei der Neugestaltung der 

Lehrerbildung konstruktiv mit. Bald zeigte sich aber, daß Petersen trotz zahlreicher 

Aktivitäten an der Universität in den Jahren 1945-47 dem neuen Erziehungsziel, der 

Demokratisierung der deutschen Schule, nur formal zustimmte, die Gegensätze zum Regime 

wurden offenkundig durch seinen Parteiaustritt im Jahr 1949, dem Gründungsjahr der DDR. 

Paul ÖSTREICH hatte ihm in einem "offenen Brief" vom 27.12.1945 die Anerkennung des 

NS-Regimes vorgehalten. Nach dem Entzug des Dekanats begann eine zunehmende 

Isolierung, Petersen wurde in der Folge der am meisten bedrängte, schließlich verfolgte 

Universitätslehrer in der DDR. Der staatlich-ideologische Ungeist wütete unerbittlich. 

 

Auf Anraten von Mitarbeitern, Freunden und Verwandten strebte er, nachdem er bereits die 

Mehrzahl seiner Bücher im Westen verlegte, ein neues akademisches Arbeitsfeld in der BRD 

an, kehrte allerdings nach diesem gescheiterten Versuch in Hamburg gebrochen nach Jena 

zurück, wo er 1952 als einsamer und enttäuschter Mensch starb.  

 

Trotz des nachhaltigen Einflusses des Dewey-Kreises auf Petersen kann dem Jena-Plan die 

Eigenständigkeit nicht abgesprochen werden. Er stellt eine durchaus schöpferische Synthese 

der progressiven Erziehungs- und Schulideen dar, die sich während der ersten drei Jahrzehnte 

im internationalen Rahmen entfaltet haben; so wirkten die Ideen Maria MONTESSORIS,  

Ovide DELCROYS, Paul GEHEEBS u.a.m. atmosphärisch ebenso auf das Gesamtwerk 

Petersens ein. Das Resultat war ein gelungener Versuch einer konstruktiven Übersetzung der 

wichtigsten Ergebnisse der Reformbewegung in die Gestalt einer lebendigen Schule im 

Dienste der heranwachsenden Jugend. 

 

Das Scheitern des Versuchs von Petersen, in der BRD auf universitärer Ebene Fuß zu fassen, 

und die Restaurationsbestrebungen KROLLs an der Universität in Köln lassen den Schluß zu, 

daß die reformpädagogischen Bemühungen in der Wiederaufbauphase auf das 

Erziehungsprogramm der Besatzer beschränkt blieben, im Westen also mit größerer 

Wirkung im außerschulischen Bereich (Jugendpfleger etc.), im Osten mit Schwerpunkt 

auf schulischer Umerziehung (Neulehrer etc). 

 

Deweys Engagement für die Gewerkschaften (Unions) und seine Kontakte zur 

kommunistischen Partei, seine Bemühungen, eine dritte sozialistisch-liberale Partei zu 

gründen, brachten ihm eine neue politische Gegnerschaft zu Hause, im sozialistischen 

Ausland aber erhöhte Anerkennung. War es vor dem Krieg das Kommunistische Manifest von 

 
* Die SED wurde erst 1946 beim Einigungsparteitag (Zusammenschluß von KPD und Ost-SPD unter Wilhelm 

 Pieck und Otto Grotewohl) in Berlin (Ost) gegründet. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

145 

Karl Marx, so war es  nach dem zweiten Weltkrieg Deweys Freedom and Culture, das bei der 

politisch interesssierten Intelligentia auf gesteigertes Interesse stieß. In den Sechzigerjahren 

waren es dann die Vertreter der Frankfurter Schule MARCUSE und ADORNO. 

 

Es ist daher nicht verwunderlich, daß unmittelbar nach dem Zusammenbruch in Deweys 

Aufforderung zur Abschaffung des Profitmotivs, seiner Einschätzung von Religion und 

seinem Mißtrauen gegenüber Institutionen in einer leninistisch orientierten Demokratie wie 

der DDR mehr "Wahrheiten" und Affinitäten entdeckt wurden als in der konservativen BRD. 

Vielleicht war es nicht allgemein bekannt, oder die verantwortlichen Stellen wollten das 

Faktum nicht akzeptieren, daß sich Dewey spätestens 1937 vom orthodoxen Marxismus 

stalinistischer Praxis in der UdSSR verabschiedet hatte, als er als Repräsentant der 

amerikanischen Regierung beim  Trotzki-Prozeß in Mexiko von Stalins Gräueltaten erfuhr. 

Damit war seine Desillusionierung perfekt, und es gab für ihn keinen Unterschied mehr 

zwischen Stalin und Hitler.  

 

 

 

6.1.5 DIE UNPOLITISCHE UNIVERSITÄT DER FÜNFZIGERJAHRE  

 

Die Währungsreform 1948 beendete faktisch die unmittelbare Nachkriegszeit. Die politischen 

Verhältnisse stabilisierten sich in der Bundesrepublik Deutschland und in Österreich. Wie 

schon am Beispiel Köln aufgezeigt, bemühte man sich den alten Zustand wiederherzustellen, 

wenngleich dies kein Zurück in die Zwanzigerjahre bedeuten sollte. Die Kontrolle der 

Universität durch die Besatzungsmächte hörte auf, auch der Arbeitsdienst vor der 

Immatrikulation gehörte genauso der Vergangenheit an wie der Numerus Clausus. Eine neue 

studentische Generation wuchs heran, die unbelastet von Kriegserlebnissen und drückenden 

Existenzsorgen war. Diese Studenten waren strebsam, aufstiegsorientiert, sie zahlten 

Studiengebühren und sahen sich gezwungen, um einen Gebührenerlaß zu erhalten, 

"Fleißprüfungen" mit guten Noten abzulegen. Die rapide voranschreitende Expansion der 

Universitäten veränderte auch das ursprünglich enge Verhältnis zu den Professoren. Damit 

intensivierten sich Überlegungen zur Reform. Im Vordergrund standen zunächst das 

Verhältnis von Hochschule und Staat, Fragen der Selbstverwaltung, Beteiligung der 

Studenten an den Gremien der Universität sowie politische Erziehung und Bildung. Eng 

damit verbunden waren auch die Fragen der Lehrerbildung. 

 

Ein Gutachten zur Hochschulreform (1948), erstellt durch einen vom Britischen 

Militärgouverneur für die britische Besatzungszone Deutschlands berufenen, international 

besetzten Ausschuß, befaßte sich mit der Notwendigkeit und Möglichkeit der Reform des 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

146 

deutschen Hochschulwesens und bemühte sich, "zukunftsweisende Richtlinien aufzustellen, 

deren Verwirklichung geraume Zeit in Anspruch nehmen wird."184 

 

Unter den Empfehlungen standen an erster Stelle, die geistige Zusammenarbeit zwischen 

deutschen und ausländischen Hochschulen zu intensivieren, den wechselseitigen 

Austausch von Gelehrten und Studenten zu fördern, insbesondere "in der Jugend das 

Bewußtsein zu wecken, daß Wissenschaft universal ist und keine Grenzen der Nation, der 

Rasse und des Glaubens kennt."185 

 

Die politischen Vorgänge, wie der Korea-Krieg und die Niederschlagung des 

Ungarnaufstands, berührten  die Studenten nicht nachhaltig, die Anerkennung des 

Forschungsprimats und die Forderung nach Humanität fanden allgemeine Zustimmung. 

Bildung wurde im Sinne des Idealismus und Humanismus ausgelegt, es fehlte allerdings die 

Forderung nach Ausprägung der eigenen Persönlichkeit in der Darstellung seiner selbst. Die 

Fragen nach Sinn und Bedeutung, wie sie Schiller und Humboldt, Fichte und Schelling immer 

wieder aufgeworfen hatten, gingen in der Praxis des Wissenschaftsbetriebes unter. Zwischen 

Wissenschaft und Bildung öffnete sich eine unüberbrückbare Kluft, die Universität galt 

noch als Idylle im Sinne einer 'freien Republik des Geistes', in der sich jedoch schon erste 

Anzeichen des die Universität bald ergreifenden Sturms erkennen ließen. 

 

Der Einbruch der Außenwelt in die scheinbar abgeschottete Universität begann mit den Jahr 

um Jahr anwachsenden Studentenzahlen und den sich damit stellenden Fragen nach der 

Schaffung von Räumen, dem Ausbau der Bibliotheken und der Erweiterung des Lehrkörpers. 

Waren 1949 zum Beispiel in Köln186 die Einnahmen und Ausgaben noch ausgeglichen, so 

wurden 1955 und 1960 schon Zuschüsse in Höhe von über 6 Millionen bzw. über 12 

Millionen DM erforderlich. 

 

Diese rasante Entwicklung war Teil eines Aufschwungs, der erst in der Mitte der 

Sechzigerjahre zu einem nicht lange anhaltenden Stillstand gelangte. Sie führte in den späten 

Fünfzigerjahren zu sich verstärkenden Diskussionen, die sich zunächst auf Struktur und 

Organisation des Schulwesens richteten und, soweit sie das Gymnasium betrafen, die 

Universität nicht unberührt ließen. Die erste Phase war 1959 abgeschlossen und umfaßte eine 

völlige Umorganisation des Bildungswesens vom Kindergarten bis zur Universität. Die 

Universität befaßte sich aber mit dem marktschreierischen Gehabe der Bildungspolitiker und 

Lehrplanmacher nicht ernsthaft und fühlte sich daher von der um sich greifenden 
 

184Neuhaus, Rolf (Hg.): Dokumente zur Hochschulreform 1945-1959, Wiesbaden 1961, S.367, In: 

 Pädagogische Rundschau 1996, Menze, Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-195,50, S. 387. 
185Ebenda,  S. 387. 
186Menze, Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-1995, in: Pädagogische Rundschau 5o, Frankfurt 

 1996, S. 387. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

147 

bildungspolitischen Hektik unberührt. Das ganze Sekundarschulwesen stand zur Disposition, 

der "Bremer Plan" (1960)187 versuchte, die Diskussion in eine radikalere Richtung zu treiben, 

eine Integration der verschiedenen Sekundarschulformen wurde angeregt, 

Einheitsschultendenzen verquickten sich mit der einsetzenden Gesamtschuldiskussion. 

Das Gymnasium geriet immer stärker in das Schußfeld der Kritik. Die Zahl der Studenten galt 

als zu niedrig, die mittelstandorientierte Selektionsquote als zu hoch. 

 

In den Mittelpunkt der reformerischen Bemühungen trat daher schnell die Gesamtschule, die 

zunächst als Schulversuch eingerichtet werden sollte. Bildungspolitik und 

Gesellschaftspolitik gingen ineinander über, und damit wurde ein eindeutiges Dewey‘sches 

Element verstärkt. Die jüngere Generation zeigte ein anderes Lebensgefühl. Die 

existentiellen Nöte der Kriegs- und Nachkriegszeit waren in weite Ferne gerückt. Der Wille, 

in einer als unbeweglich empfundenen Gesellschaftspolitik etwas bewegen zu wollen, 

verstärkte sich (irritation). Mit Skepsis wurden die bestehenden Verhältnisse betrachtet. Ein 

zunächst kaum spürbarer Unwillen verbreitete sich unter Studenten und Dozenten. Die 

Ineffizienz und Rückständigkeit der Universität, ihre mangelnde Sensibilität gegenüber 

politischen Vorgängen, ihre Abschottung gegenüber der wirklichen Welt wurden beklagt, die 

Universität wurde für bildungspolitische Parolen empfänglich. Verunsichert über ihre 

Aufgabe setzte erneut eine breite Erörterung über ihre Ziele und Organisationsformen bis 

hin zu Möglichkeiten einer Reform ein, die von den althergebrachten Vorstellungen des 

Humanismus und Idealismus wegführte. Man konzentrierte sich auf die Darstellung der 

Universität. Die Reform der Universität setzte eine solche der höheren Schule voraus. Der 

Universität wurde die Überbetonung der Forschung bei gleichzeitiger Vernachlässigung der 

Lehre vorgeworfen, die Hochschule und "Universität für morgen" wurde gefordert, anstelle 

der Absicht, die "Bildungseinrichtungen von gestern für heute passend zu machen".188 

 

Die Erschütterung des politischen Wertesystems in den 60-er Jahren vollzog sich als Reaktion 

auf langjährige und damit als zunehmend reaktionär empfundene Regierungen: in 

Deutschland mit dem Ende der Ära Adenauer (1963), in Italien mit der Öffnung nach links 

und in Frankreich mit dem Verlust der Autorität Charles de Gaulles. Ihm wurde die 

Studentenrevolte von 1968 zum politischen Verhängnis. 

 

Die fortschreitende Expansion der Universität führte zu einer planlosen Fehlentwicklung, ein 

Akademisierungstrend machte sich breit, eine stärkere Trennung zwischen Hochschulen und 

Fachschulen wurde eingefordert. Zuständig für all diese Fragen sollte ausschließlich die 

 
187vgl. ebenda.,  S..388-389. 
188Menze, Clemens: a.a.O., S. 388. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

148 

akademische Selbstverwaltung der Hochschule und nicht das Kultusministerium in 

Deutschland bzw. das Ministerium für Unterricht und Kunst in Österreich sein. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

149 

6. 2 DEWEYS WIEDERAUFERSTEHUNG ALS APOSTEL DER MODERNE  

 ZIEL: Chancengleichheit - Individualisierung - Gesellschaftskritik 

  

6.2.1 ZUR WECHSELWIRKUNG PÄDAGOGISCHER TRENDS IN DEN 60-er JAHREN 

 ( USA und  DEUTSCHER SPRACHRAUM )  

 

Eine Rückbesinnung auf jene Zeit ruft Erinnerungen wach, die ich einleitend als mosaikartige 

'images'  zu einem pädagogischen Stimmungsbild dieser Ära verschmelzen lassen möchte. 

Natürlich können diese clips im Zeitraffer nur eine Auswahl darstellen und damit keinen 

Anspruch auf Vollständigkeit erheben. 

Mit den seit den 60-er Jahren beginnenden Reise- und Austauschprogrammen häuften sich die 

Berührungspunkte und der Einfluß der Progressive Education in den USA auf unsere 

Reformpädagogik wurde nachhaltiger. Man denke in diesem Zusammenhang nur an 

Maßnahmen hinsichtlich der "Culturally Deprived Children", an den "Sputnik Komplex", an 

die erziehungswissenschaftlichen Diskussionen betreffend die Lehrerbildung, an das "Micro-

Teaching" von N.L.Gage und die "Mini-Courses" von N.A.Flanders189.  

 

Sie alle lösten in der deutschsprachigen Pädagogik eine lebhafte Diskussion aus. In jenen 

Jahren erfuhr die Wechselwirkung eine Intensivierung. Daher wurde auch die Kritik, die von 

Max RAFFERTY und Robert HUTCHINS (inzwischen zum Präsidenten an der University of 

Chicago ernannt) an der progressiven Erziehungsbewegung vorgebracht wurde, im deutschen 

Sprachraum sehr wohl wahrgenommen. Es wurde auch registriert, daß dadurch die 

"Progressive Education über eine Selbstreflexion eine Verinnerlichung erfuhr"190. Die 

Reformpädagogen interpretierten die Trendwende nicht als Sieg der Traditionalisten, was 

vielleicht auch eine Vermessenheit dargestellt hätte, sondern als 'Verinnerlichung'. Erziehung 

wurde für sie zu einem Medium der Menschenbildung und damit der Staatserneuerung 

(nation building). Ein neues Bewußtsein der grundsätzlichen pädagogischen Aufgaben im 

schulischen Alltag wurde damit angestrebt. 

 

Die einmal geweckte Fragestellung lebte in subtiler, aber häufig umso wirksamerer Weise 

fort. Dazu trug zweifellos die Tatsache bei, daß nach der großen Anklage gegen Dewey und 

die Progressive Education der größere Teil der Schulen in verstärktem Maße den 

fachorientierten und auf Disziplinierung sowie Leistung angelegten Unterricht bevorzugten. 

Eine ähnliche  Entwicklung ist in den USA seit Mitte der Achtzigerjahre wieder feststellbar, 

wo Alan BLOOMs kritische Auseinandersetzung mit dem amerikanischen Schulsystem der 

 
189Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik (Progressive Education) in den USA und ihr Einfluß auf die  

  reformpädagogische Entwicklung in Deutschland. in: Pädagogische Rundschau 47,  

  Frankfurt 1993, S.20. 
190Ebenda, S..20. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

150 

Gegenwart "The Closing of the American Mind" (1986) Aufsehen erregte und auch in der 

breiten Öffentlichkeit heftig diskutiert wurde. Zwar wurde dieser Abrechnung mit der 

Reformpädagogik in Mortimer ADLERs "Reforming Education"(1990) widersprochen, und 

die Vorwürfe wurden damit teilweise entschärft, aber das Thema wird immer noch heftig 

diskutiert. Der 1993 verabschiedete Education Act trug diesem Umstand mit dem Schlagwort 

"back to the basics" Rechnung. Dasselbe ist seit 1988 in GB der Fall, wie der Education 

Reform Act aus dem Jahre 1988 beweist, wo für den Verfall schulischer Leistungen vor 

allem informelle und individualisierende Unterrichtsverfahren verantwortlich gemacht 

werden. Das im März 1985 von der Regierung veröffentlichte Whitebook "Better Schools" 

war demnach wenigstens vom Titel her vorbildhaft für den engagierten Versuch in Österreich 

unter der neuen Ministerin, ein 'Weißbuch' herauszugeben. Eine kritische Evaluation in bezug 

auf das österreichische "Weißbuch", dem Lehrplanentwurf für 1999, wo die Dewey‘sche 

Semantik im reformpädagogischen Vokabular zum Ausdruck kommt, wurde schon in 5.6 zur 

Diskussion angeboten.  

In den folgenden Kapiteln werden absichtlich Dewey‘sche Elemente nicht mehr explizit 

erwähnt, sondern nur durch Fettdruck hervorgehoben, um unnötige Wiederholungen zu 

vermeiden. 

 

Die bildungstheoretischen Diskussionen der Siebzigerjahre bis zur Gegenwart bestätigen, daß 

die progressive Erziehungsbewegung keineswegs abgeschlossen ist. Zwar kann behauptet 

werden, daß sie als dominante Richtung abgeschlossen ist, die Frage- und Aufgabenstellung 

der Bewegung sind aber unabgeschlossen; sie wirken als wichtige ideelle Triebkräfte im 

Dienste der Menschenbildung fort. Auf diesem Hintergrund entstanden pädagogische 

Alternativen, deren Ziel eine Neubestimmung des Lernprozesses sowie des Lehrer-

Schüler Verhältnisses ist. Reglementierende Maßnahmen sollen durch Mitverantwortung 

ersetzt werden. Als Modellfall für das mitverantwortliche Wirken wurde ALEXANDER 

NEILLs "Summerhill" wiederentdeckt, wodurch Dewey in Europa und in den USA eine 

wahre Renaissance erlebte. 

 

Als pädagogische Exzesse dieser Bewegung sei auf die Permissiveness, die als bloße 

Nachgiebigkeit zu Willkür und nicht zu einer inneren Disziplin führt, verwiesen. Dies ist dann 

der Fall, wenn die Achtung vor der Person und der Sachgesetzlichkeit nicht gegeben ist. 

Die Krise der Progressive Education entstand aber in den Augen der Befürworter dieser 

Bewegung nur dadurch, daß die jungen Menschen nicht immer grundsätzlich genug auf die 

ihnen gewährte Freiheit vorbereitet waren, sodaß die sozialen Tugenden nicht reifen konnten.  

 

Damit waren die Grenzen der Progressive Education offenkundig geworden, worauf Paul 

GOODMAN in "Growing Up Absurd" (1960) sowie in "Compulsory Miseducation" (1964) 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

151 

nach Erklärungen für diese Grenzen suchte. Ebenso fand Jonathan KOZOL mit "Death at an 

Early Age"(1968) viel Beachtung, um nur eine exemplarische Auswahl von Büchern zu 

diesem Themenkreis zu erwähnen. 

 

Aus der child-centered school wurde die individualized and subject-centered school, die in 

erster Linie durch die Autorität der eingesehenen Sachgerechtigkeit geleitet wird. Die bloß 

formal begründete Autorität stößt an ihre Grenzen. 

Die Grundpostulate der eingeleiteten antiautoritären Bewegung fanden seit Ende der 60-er 

Jahre schnell und nachdrücklich Gehör und Nachfolge in Europa und somit auch im 

deutschsprachigen Raum. Man begann in diesem Zusammenhang auch mit der längst fälligen 

Aufarbeitung der Vergangenheit, der soldatisch-autoritären Struktur des Nationalsozialismus, 

somit ergab sich für die antiautoritäre Bewegung ein reiches Anwendungsfeld. Die 

Überzeugung, daß die Macht von äußerer Autorität und Disziplin erst zu brechen sei, wenn 

die liberalen Erziehungsformen bereits in der frühen Kindheit erfahren werden, führten zur 

spontanen Gründung von Elterngruppen und Kinderläden - vorwiegend unter der 

Verantwortung gesinnungsverwandt eingestellter Eltern.  

 

Die antiautoritäre Erziehungsbewegung blieb nicht frei von radikalisierenden Tendenzen, die 

z.T. zu anarchistischen Formen führten. Die seit Rousseau geläufige Auffassung, die Kinder 

über die destruktive Erfahrung des Anarchismus (bei Dewey heißt das irritation) zur 

Einsicht in die Notwendigkeit der Gesetze und zur (Neu-)Entdeckung der eigenen 

Gesetze zu führen, die in der reformpädagogischen Tradition lebendig ist, mußte schrittweise 

(auch von den Erziehern) wieder erworben werden. Die fortlaufende Reflexion über das 

Verhältnis von Autorität und Freiheit begleitete die Entwicklung. Sie führte über die 

Begründung einer inneren Form der Disziplin zu einer Humanisierung der pädagogischen 

Verhältnisse. 

So kam es im deutschen Sprachraum - wie auch in den USA – “zur Gründung freier 

Alternativschulen, die den pädagogischen Kurs der antiautoritären Bewegung im 

Schulrahmen zu sichern versuchten.“191 

 

In Zusammenhang mit der Konstituierung des "neuen" Konzepts erfolgte ein kritischer 

Rückgriff auf Teile der traditionellen Reformbewegung. Bewegung und Gegenbewegung 

machten schon immer geschichtliches Leben aus. Die eine wird aber nicht durch die andere 

abgelöst, vielmehr überwunden im Sinne der Hegelschen Geschichtsdialektik. Auch wenn sie 

aus ihrer dominierenden Rolle verdrängt ist, so wirkt sie weiter: unterschwellig, 

kontrollierend, rivalisierend und integrierend. 

 
191 Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik in den USA und ihr Einfluß auf die reformpädagogische  

  Entwicklung in Deutschland. In: Pädagogische Rundschau 47 , Frankfurt 1993, S. 26.  



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

152 

In dieser oppositionellen Rolle verändert sie sich selbst und nimmt kontrapunktisch in 

kritischer Sichtung jene bereichernden Argumente der Gegenbewegung auf, sodaß sie an 

Geltungsbreite und -tiefe gewinnt und keineswegs verdrängt ist.  

"Was einmal als leitende Idee Einfluß und Macht über die Menschen, ihr pädagogisches 

Wollen und Sollen, gewann, das lebt weiter, wenn auch revidiert und modifiziert 

hinsichtlich gewandelter zeitgeschichtlicher Umstände und ihrer neuen 

Anforderungen."192 

 

Die Gefahr, die besteht, ist die, daß selbst orientierungskräftige Ideen zu Dogmen schrumpfen 

können, wenn unter geänderten Verhältnissen der Operationsraum eingebüßt wurde 

beziehungsweise die Einsicht für die Notwendigkeit nicht mehr gegeben ist. Deshalb scheint 

heute die Frage der unterrichtlichen Mitbestimmung und -gestaltung bis hin zur 

Selbsttätigkeit und Selbstverantwortung - nicht als dogmatische pädagogische Forderung 

Sinn zu machen. Denn einer Jugend, die durch ein passiv-rezeptives Konsumverhalten durch 

alle möglichen Medien abgelenkt und vom selbsttätigen Handeln entwöhnt worden ist, diese 

pädagogischen Ziele als Werte zu vermitteln, ist heute das größere Problem. Es sind demnach 

nicht die Dewey‘schen Gedanken an sich, die es zu hinterfragen gilt, sondern deren 

Verbindlichmachung in einer ungünstigen Lernumgebung, in der es an Muße fehlt. 

 

Der sogenannte Positivismusstreit in der deutschen Pädagogik erlangte weit über die 

deutschen Grenzen hinaus Bedeutung, natürlich auch in Österreich. Wolfgang Brezinka, 

Professor für Pädagogik an der Universität Innsbruck, war von Rudolf Lochner, einem der 

wichtigsten Wegbereiter einer Empirischen Erziehungswissenschaft, der die deutschsprachige 

Pädagogik des 19. und 20. Jahrhunderts auf der Grundlage der Wissenschaftsmethodologie 

von Max Weber analysiert hatte, nachhaltig beeinflußt, wie er selbst rückblickend analysiert. 

Dieser österreichische Vertreter einer empirisch-analytischen Methode der 

Erziehungswissenschaft unterstützte Lochners Kritik an der geisteswissenschaftlich-

hermeneutischen Pädagogik von Theodor LITT, Eduard SPRANGER, Wilhelm FLITNER 

und dann auch von Marian HEITGER (Univ.Prof. an der Universität Wien seit 1967). Schon 

damals wurden  "Qualitätskriterien", die in allen empirischen Wissenschaften 

selbstverständlich anerkannt werden, auch in den Erziehungswissenschaften gefordert. Für die 

Kommunisten in Prag und die marxistisch-leninistischen Parteifunktionäre in der DDR war 

BREZINKA daher eine Einladung wert, "Zum Problem der Abgrenzung der 

Erziehungswissenschaften" zu referieren. Die Reformkommunisten vor 1968 sahen darin eine 

Chance, die von den Kommunisten erzwungene Parteilichkeit der Pädagogik wenigstens 

teilweise abzubauen, um Freiheit für die Erziehungswissenschaft neben der 

 
192Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Weinheim und München 1992,  

 2.Aufl., S. 87. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

153 

ideologiegebundenen Praktischen Pädagogik des Sozialismus zu gewinnen. Mit seinem 

Assistenten aus Innsbruck, Rudolf Wohlgenannt, gab er 1967 ein aufsehenerregendes Werk 

über den Wissenschaftsbegriff der Erziehungswissenschaft heraus. Im Jahre 1969 übernahm 

WOHLGENANNT eine Professur in Linz, Brezinka im selben Jahr an der Universität in 

Konstanz.  

 

Die kulturpolitischen Kämpfe, die die 'Neue Linke' 1968 mit der Kulturrevolution zum 

Zweck der "Systemüberwindung" ausgelöst hatte, häuften sich. So erinnert sich auch W. 

Brezinka in einem kritischen Rückblick auf 50 Jahre erlebte Pädagogik:  

"Unsere Studenten waren damals nicht an der wissenschaftlichen Theorienbildung 

interessiert, sondern an sogenannter "Praxisrelevanz" im Sinne von 

Gesellschaftskritik und politischer Aktion zugunsten der "Befreiung" 

("Emanzipation") von allen Autoritäten. Der Mehrheit der Konstanzer Professoren 

war damals Egalisierung wichtiger als wissenschaftliche Elitenbildung."193  

 

In demselben Artikel erwähnt er das "Sendungsbewußtsein und die Brutalität der linken 

Aktivisten" und bedauert in der Folge den mangelnden Widerstand liberaler, konservativer 

oder christlicher Pädagogik-Professoren, wo er hauptsächlich Schweiger orten konnte. Er 

selbst nahm den Kampf auf und widmete einige Jahre diesem Pädagogikstreit. 

 

Heute spricht er von den "wirren Ideen" der Emanzipatorischen und der Sozialistischen 

Pädagogik und stellt fest: "Die Politisierung der Pädagogik durch die 'intellektuelle Linke' 

wirkt bis heute nach und hat wesentlich zum Niedergang des Faches beigetragen."194  

Auch Brezinka bringt seine nach vielen Jahren verschiedenster Erfahrungen erlangte 

Überzeugung zum Ausdruck, daß eine sichere Wertorientierung der Person und die subjektive 

Erfahrung von Lebenssinn nicht nur von Wissen abhängen, sondern auch von 

Glaubensbindungen. So hält er 1993 beim Festakt anläßlich seines 65. Geburtstags in seiner 

Rede fest:  

"Zu deren Erwerb sind glaubensgebundene Institutionen, Tradition, Autorität, Pietät, 

Habitualisierung, Schutz und Abschirmung gegen Minderwertiges unentbehrlich. Auch 

in einer wertpluralistischen Gesellschaft bleiben Gemütsbindungen an 

gruppenspezifische Glaubensgüter für den inneren Halt des Einzelnen wie für den 

Zusammenhalt von Gruppen notwendig. Ich meine, daß eine Erziehungswissenschaft 

weltfremd ist, wenn sie sich diesen anthropologischen Befunden verschließt."195 

 

 
193Brezinka, Wolfgang: Rückblick auf 50 Jahre erlebte Pädagogik, PR 48, Frankfurt 1994, S. 647. 
194Ebenda,   S.648. 
195Ebenda,   S.652. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

154 

Damit erweist er sich sowohl als Aufklärer als auch als Gläubiger und rechtfertigt dies damit, 

daß es der Natur des Menschen angemessener ist, die Spannung zwischen sinnsicherndem 

Glauben und dem Streben nach Erkenntniswahrheit auszuhalten, als sich ausschließlich für 

das eine oder andere zu entschließen. 

 

 

 

6.2.2 DIE POLITISIERTE UNIVERSITÄT DER SECHZIGERJAHRE 

 

In der zweiten Hälfte der sechziger und den frühen siebziger Jahren wurden die deutschen und 

in geringerem Maße die österreichischen Universitäten durch gewalttätige Aktionen gegen 

universitäre Einrichtungen und Professoren erschüttert. Die Ursachen waren primär 

politischer Natur, und die sich intensivierenden Diskussionen konzentrierten sich zunächst auf 

Chancengleichheit und im Zusammenhang damit auf Bildungsdefizite, um wirkliche oder 

auch vermeintliche Privilegien einzelner Schichten abzubauen. Leitziel trotz aller Kritik ist 

die Expansion. So formuliert Picht: "die Zahl der Abiturienten bezeichnet das geistige 

Potential eines Volkes, und von dem geistigen Potential sind in der modernen Welt die 

Konkurrenzfähigkeit der Wirtschaft, die Höhe des Sozialprodukts und die politische Stellung 

abhängig."196 Und Dahrendorf, der Bildung als Bürgerrecht einfordert, pflichtet ihm bei: "Der 

wichtigste Index aber und insofern das symbolische Ziel jeder Politik der Expansion des 

Bildungswesens liegt in der Erhöhung der Abiturientenzahlen."197 

 

Der Aufruhr der Studenten (zu gewalttätigen Mitteln griff nur ein geringer Prozentsatz) 

verfolgte ursprünglich politische und ideologische, "die ganze Gesellschaft von Grund auf 

verwandelnde Ziele und begriff sich als Teil einer außerparlamentarischen Opposition, die die 

bestehenden Verhältnisse in der Bundesrepublik verändern und Gleichheit für alle 

herbeiführen sollte."198 

Der aufgestaute Unmut entlädt sich bei den Demonstrationen gegen den Schah von Persien 

(1967), gegen den imperialistischen Vietnamkrieg der Amerikaner; für Freiheitsbewegungen 

in verschiedenen Staaten bis hin zu Südafrika und Simbabwe (damals noch Rhodesien) wird 

Unterstützung signalisiert. Träger der Apo-Bewegung war der SDS (sozialistisch deutscher 

Studentenbund), dessen Führer Rudi Dutschke bei einem Revolverattentat im April 1968 

schwer verletzt wurde. 

 

Damit entstand eine seltsame Vermischung allgemeiner politischer Fragen mit speziellen 

Interessen einer sich links gebärdenden, sich als progressiv verstehenden Studentenschaft. 

 
196Picht, Georg: Die deutsche Bildungskatastrohe. Freiburg i. Breisgau, S. .26. 
197Dahrendorf, Ralf: Bildung ist Bürgerrecht. Hamburg 1965, S. 30f. 
198Menze, Clemens: a.a. O.,  S..391. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

155 

MAO, HO TSCHI MINH, CASTRO; CHE GUEVERA wurden als Symbolfiguren für den 

Befreiungskampf an den Universitäten in Sprechchören gefeiert. Selbsternannte Führer riefen 

zum Klassenkampf, zur Lahmlegung von Betrieben und zur Brandstiftung in Kaufhäusern 

auf. Die schweigende Mehrheit sah weg, das Zauberwort, das alle Probleme lösen sollte, war 

die Fundamentaldemokratisierung, die das "Herrschaftsverhältnis zwischen Lehrenden und 

Lernenden aufheben und die Defizite der bürgerlichen Gesellschaft - Spätkapitalismus, 

Kolonialismus, Eurozentrismus, Revanchismus - beseitigen soll."199 Diese Phrasierung 

erinnert stark an die Newspeak der APO oder an die Rechtfertigungen der gewalttätigen 

Aktionen der RAF, die in den Siebzigerjahren durch Gewalt an Personen noch mehr 

Schlagzeilen machen sollten. Einige Professoren sympathisierten mit den Forderungen der 

radikalisierten Studentenschaft, umgaben sich mit der Aura der Progressivität, stellten sich auf 

die Seite der Gewalttäter und zeigten Verständnis für die Abwehr der strukturell bedingten 

gesellschaftlichen Übermacht. Ein nicht unbeträchtlicher Teil von ihnen stieg dank der hart 

erkämpften Drittelparität in den Mittelbau von Universitäten auf, und jene, die den Sprung ins 

Establishment geschafft haben, dürfen sich heute auf eine wohldotierte Pension freuen, die sie 

beim Vergleich mit der Rente eines 45 Jahre ausgebeuteten Arbeiters vor Scham erröten 

lassen müßte. Die Ära der Drittelparität endete nach Bundestagsbeschluß im Jahre 1976. 

 

Immer klarer werden die Konturen, wo Deweys Bildungsphilosophie durchschimmert. So 

zum Beispiel seine Sozialphilosophie, als eine Fülle von Maßnahmen ergriffen werden, um 

die vermuteten Begabungsreserven aus bislang benachteiligten Klassen zu wecken und 

den sozial Benachteiligten aller Art dieselben Chancen zu eröffnen. Die Auffassung der 

Bildungspolitik als Gesellschaftspolitik, ihre Funktion zur Herstellung eines sozialen 

Ausgleichs, zur Bewirkung von Chancengleichheit führen folgerichtig zu einer sich 

verstärkenden Reformdiskussion auch über die Organisation und die Inhalte des 

Bildungswesens. Der Staat soll in die Verantwortung für Ziele, Struktur und Inhalte des 

Bildungswesens genommen werden. Die Forderung nach staatlichem Einfluß auf die 

Neugestaltung des Bildungswesens korrespondiert ebenfalls mit Dewey im wörtlichen Sinn. 

Man denke in diesem Zusammenhang nur an die in den frühen 70-er Jahren in Nordrhein-

Westfalen  entstandenden "Gesamthochschulen, die mit Pädagogischen Hochschulen und 

Fachhochschulen einen Chancengleichheit verheißenden, volksnahen Universitätstyp 

darstellen sollen."200 

Die erst jüngst entfachte Diskussion um die Fachhochschule mit Akzentuierung auf Begriffe 

wie 'Anwendbarkeit' und 'Praxisrelevanz' in Österreich, die die wissenschaftlich-universitäre 

Ausbildung im Bereich Jus und Medizin verkürzen und deshalb ersetzen soll, erinnert 

zwangsläufig an dieselbe Grundhaltung. 

 
199Menze, Clemens: a.a. O.,  S..392. 
200Menze, Clemens: a.a.O.,  S. 390. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

156 

Von weiten Teilen der Geistes- und Sozialwissenschaften, zu denen vormals auch die 

Pädagogik gerechnet wurde, deren geisteswissenschaftliche Epoche zu Ende gegangen war, 

wurde gefordert, sich zu kritisch-emanzipatorischen Disziplinen zu verändern. Die 

Pädagogik sollte sich somit zu einem Exekutivorgan einer plakativen, Befriedigung aller 

Bedürfnisse verheißenden Politik wandeln und instrumentalisiert werden. So verwundert 

es nicht, wenn Menze, bezugnehmend auf Wolfgang Brezinkas Äußerung, "es ergäbe sich für 

den politischen Erzieher denknotwendig die Pflicht 'links' zu sein"201, feststellt, daß die 

Bindung der Wissenschaft an eine ein für allemal gültige Überzeugung und die Reduktion auf 

die Methoden ihrer Verbreitung und verpflichtenden Durchsetzung die Wissenschaft aufheben 

und sie zur Partei machen. 

 

Die zuständigen Ministerien standen den Vorgängen in den Universitäten hilflos gegenüber, 

Schlimmeres sollte durch Hinnahme des Schlimmen verhütet werden, Gewalt gegen Personen 

wurde geächtet, aber gegen Sachen hingenommen, eine schnell durchgepeitschte Amnestie 

für so viele Untaten zeigte das Interesse der Bourgeoisie am Schutz ihrer Kinder zu Lasten der 

Opfer, die Gerechtigkeit erhofften. Diese Entwicklung führte zu einer organisierten 

Politisierung der Universität, es entstanden politisch engagierte Studentenvereinigungen, 

auf dem extrem linken Flügel der der SED nahestehende Spartakus, die KHG 

(Kommunistische Hochschulgruppe), der maoistisch orientierte MSB (Marxistische 

Studentenbund) in Österreich und die GRM (Gruppe revolutionärer Marxisten) trotzkistischer 

Prägung. Auf die Erwähnung der den parlamentarischen Parteien nahestehenden 

Gruppierungen, die natürlich die Mehrheit darstellten, sei in diesem Zusammenhang 

verzichtet. 

 

Eine international besetzte Expertengruppe, die die Vorgänge an deutschen Universitäten zu 

beurteilen hatte, kam 1976 zur Einsicht, es gebe eine verhältnismäßig kleine Gruppe politisch 

engagierter Studenten, "die jeden möglichen Grund zur Klage aufgreifen, um ihre weniger 

engagierten Kommilitonen zu politisieren. Eine politisierte Universität ist ihr Ziel, auf das sie 

bereits erfolgreich hingearbeitet haben". Die Experten konstatieren in Stil und Taktik eine 

formale Identität mit nationalsozialistischen Machenschaften.  

"Das Niederschreien von Rednern, das Sprengen von Seminaren, Androhung und 

Gebrauch physischer Gewalt, die Politisierung akademischen Lebens, der Angriff auf 

akademische Werte - diese Phänomene sind denen, die sich an die dreißiger Jahre 

erinnern, nur zu vertraut, so unterschiedlich auch die Ideologie, mit der sie verbunden 

sind, ihrem Namen nach sein mag."202  

 

 
201vgl. Brezinka, W.: Erziehung und Kulturrevolution. Die Pädagogik der Neuen Linken. München 1974. 
202International Council on the Future of the University: Bericht über deutsche Universitäten von der 

 Kommission für deutsche Universitäten. Stuttgart 1978, S. .29. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

157 

Ohne Wenn und Aber erklären die ausländischen Experten, daß "eine Universität, die 

umfassend politisiert ist und nicht mehr vom Ideal freier und offener Diskussion und 

Untersuchung geleitet ist, jeden Anspruch verliert, als geistige Freistatt betrachtet zu 

werden."203 

 

Die Situation der Universität hatte sich somit im Zeitraum 1960 bis 1975 von Grund auf 

gewandelt. Es gab einen Reformdruck von innen und außen, der Numerus clausus in 

Deutschland wurde heftig diskutiert. Auch das äußere Erscheinungsbild der 

Universitätsangehörigen hatte sich verändert, was in Kleidung, Umgangsformen und der den 

Arbeitern angepaßten Sprache zum Ausdruck kam. Das Leitbild des "progressiven" Studenten 

war der Arbeiter oder das Bild, das sich dem Arbeitsleben fernstehende Studenten von ihm 

machten. Deshalb forderten diese das "aktive" Streikrecht, das für sie auch mit dem Recht 

auf Aussperrung zusammenfiel, gerechten Lohn, Anerkennung ihrer im "forschenden" 

Lernen erbrachten Leistungen für gute Zensuren. Die Universität wurde als Betrieb 

betrachtet, auf dessen demokratischer Massenbasis die richtige Parteilichkeit durch 

spontane Aktionen, durch antiautoritäre Zusammenschlüsse inszeniert und die der 

Arbeiterklasse so lange vorenthaltenen Rechte erkämpft werden konnten. So wurde von einer 

"Revolution gesprochen, die nicht länger entfremdetes Leben verspricht und die Freiheit von 

allen Mühseligkeiten bringen soll."204 

 

Aber all das, hieß es, erfordere einen langen Atem. Die "konservativen" Professoren, die diese 

Entwicklung skeptisch verfolgten, zogen sich vermehrt aus der Universität zurück, widmeten 

sich ihren Forschungen. Forschung und Lehre fielen auseinander. Die Universität spaltete sich 

in Gruppen und Grüppchen auf. 

 

 

 

6.2.3 DIE REFORMUNIVERSITÄT ALS GRUPPENUNIVERSITÄT (ca. 1975 - 1985) 

 

Nach langen Debatten im Bundestag erhielt der Bund die Kompetenz in Universitätsfragen 

durch das Hochschulrahmengesetz, das im Januar 1976 verabschiedet wird. Damit erfüllte 

sich die Hoffnung der studentischen Gruppen, die die Drittelparität gesetzlich verankert haben 

wollten, zwar nicht, jedoch zum erstenmal in der Geschichte der Universität wird die 

Verwirklichung des Gruppenprinzips für alle Universitäten verbindlich vorgeschrieben. 

Wie das im Einzelnen verwirklicht wird, ist Ländersache.205  Der Mittelbau von 

wissenschaftlichen Mitarbeitern gestaltet zwar die Verwaltung preisgünstiger, kann aber die 

 
203ibid. 
204Menze, Clemens: a.a.O., S. 395. 
205vgl. dazu: Menze, Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-1995. PR 50. Frankfurt 1996, S.376 f. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

158 

Kostenexplosion nicht aufhalten. Als Folge der Einteilung nach Professoren, 

wissenschaftlichen Mitarbeitern, Studenten und nicht wissenschaftlichen Mitarbeitern im 

Verhältnis sechs zu zwei zu zwei zu eins bildeten sich die Gruppen überschreitende politische 

Vereinigungen, die zu einer so nicht erwarteten Politisierung der Universität führten.  

 

Die daher entstandene labile Mehrheit der Professorenschaft führt zu einer 

pseudodemokratischen Gleichmacherei, sie wird aber nicht selten mit Wilhelm von 

Humboldt assoziiert. Zwar wird das Wechselgespräch zwischen Studenten und Professoren 

im Sinne Humboldts angeregt, jedoch die Reformierungsbemühungen sollen nicht 

irgendwelchen Zwecken zur Unzeit einen Vorrang einräumen, vielmehr auf harmonische 

Ausbildung aller Fähigkeiten in ihren Zöglingen Bedacht nehmen, damit die jungen 

Menschen der Selbsttätigkeit überlassen und sich in Freiheit und Einsamkeit der Wissenschaft 

ihrer Bildung wegen widmen können. Der Staat hat die Universität so zu schützen, daß sie 

ihren Zweck erreichen kann, ohne sich in ihre Geschäfte einzumischen. Für Humboldt ist der 

Staat ein Rechtsinstitut, keine Erziehungseinrichtung wie bei Dewey. 

 

Von der Universität wird die Anwendung wissenschaftlicher Erkenntnisse und 

wissenschaftlicher Methoden und die Förderung des wissenschaftlichen Nachwuchses 

gefordert, sie soll  

"an der sozialen Förderung der Studenten mitwirken und dabei insbesondere die 

Bedürfnisse behinderter Studenten berücksichtigen, die internationale Zusammenarbeit 

.., zur Berufsbildung beitragen, praxisorientierte Ergebnisse vorlegen, um 

unmittelbare Einsichten schneller und besser umsetzen zu können."206 

 

Der sich mehr und mehr durchsetzende Positivismus fragt in seiner Konzentration auf die 

vielen Einzelheiten nicht mehr nach Stellung der Bildung, ihrem Wert und Sinn im Ganzen, 

das als eine metaphysikträchtige Konstruktion zurückgewiesen wird, sondern begnügt sich 

mit der Addition des Einzelwissens, ohne sich bei der Frage nach seiner Bedeutung 

aufzuhalten. Die Entfernung zu den Auffassungen Humboldts und die Nähe zu Dewey ist 

unübersehbar. Trotzdem wird Humboldt als Urahn in Anspruch genommen, auch wenn die 

Kenntnisvermittlung zur "Abfütterung" zu verkommen droht. 

 

Daß nach Auffassung Humboldts die Menschenbildung der Berufsbildung vorangehen 

soll, daß sich gerade in dem absichtslosen Zusammenwirken die Fähigkeiten entwickeln, die 

als Voraussetzungen für wissenschaftliche Bildung und Bedingung aller Berufsausbildung für 

ihn unerläßlich sind, daß sich in der Selbstgestaltung und Eigenverantwortung des Studiums 

 
206Ebenda.,  S..397. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

159 

mit der Bildung des Charakters auch die Grundlagen für den künftigen Beruf ergeben, ist 

nicht einmal mehr ein bedenkenswerter Erinnerungsposten. 

 

Die Politisierung der Hochschulprobleme gab allenfalls als Randproblem Anlaß zu Blockaden 

des Universitätsbetriebs. Im Mittelpunkt standen nun rein politische Fragen, die aus dem 

politischen Tagesgeschehen herausgegriffen wurden und Gegenstand von Aktionen wurden. 

Der Antiamerikanismus vermengte sich mit allen Spielformen des Kommunismus, 

Antiimperialismus war hoffähig, Antikommunismus nicht.  

 

Doch bald machte sich ein Überdruß durch die Inflation an linken Parolen breit, und der 

praktizierte Terror der RAF stieß viele ab. In Deutschland machten sich die Anfänge 

akademischer Arbeitslosigkeit breit. Die ersten Studenten, die die sogenannten 68er als Lehrer 

erlebt hatten, kamen auf die Uni. Sie wollten nicht länger simplifizierende, stets dasselbe ans 

Tageslicht bringende Auslegungen auf der Universität freiwillig hören, was sie schon in den 

Schulen zum Überdruß hatten absitzen müssen. Mit dem Desinteresse an der Politik 

minderte sich das Interesse, in Universitätsgremien tätig zu werden. Die Wahlbeteiligung bei 

den Studenten sank 1988 auf 5,19%, (im Jahre 1992 lag sie gar nur mehr bei 3,6 %, 1994 

waren  es 2,9%).207 Von einer demokratischen Legitimation läßt sich bei solchen 

Prozentsätzen kaum mehr sprechen. Die österreichischen Vergleichszahlen zeigen dieselbe 

Tendenz, jedoch mit zeitlicher Verzögerung. Erst im Frühjahr 1997 wird mit ca. 27 % 

Wahlbeteiligung ein absoluter Tiefststand erreicht. Dies ist aber nur deshalb erwähnenswert, 

weil zwei Jahre davor noch ein Wert von ca. 50 % erreicht wurde. In den Siebzigerjahren 

wurde der absolute Höchststand von knapp über 70% registriert. Andererseits stieg die 

Studentenzahl in der BRD von 840 800 (1975) auf 1.470 000 im Jahre 1988 (38,2% 

Frauenanteil). Die gleiche Tendenz gilt auch für Österreich. So entstand aus der 

Gruppenuniversität schon zu Beginn der Achtzigerjahre die eine eigene Dynamik 

entwickelnde Massenuniversität. 

 

 

 

6.2.4 DIE MASSENUNIVERSITÄT POLITISCH DESINTERESSIERTER 

 

Die schon lange als Schreckbild beschworene Massenuniversität ist in den letzten 15 Jahren 

Wirklichkeit geworden, und es scheint, daß sich ihre Probleme potenzieren, da es keine 

Anzeichen eines Stopps dieser Entwicklung gibt. 

 

 
207vgl. Menze, Clemens: a.a.O., S. 399. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

160 

Für die Überflutung der Universitäten in den 80er Jahren war schon - wie Menze berichtet 

- durch Gerichtsentscheidungen der Weg vorgebahnt worden. Er verweist dabei auf eine 

Berufungsverhandlung vor dem Oberverwaltungsgericht Münster betreffend eine Zulassung 

zum Studium der Medizin, worin von Gerichts wegen festgestellt wird: "Die Hochschule darf 

keine 'Niveaupflege' betreiben, sondern muß sich innerhalb der normativen Vorgaben und der 

zur Verfügung stehenden Mittel auf das Notwendigste (!) beschränken, um möglichst vielen 

Bewerbern einen Studienplatz zu sichern."208 

Zu den ständig steigenden Studentenzahlen kommen noch zusätzliche Aufgaben, wie Fort- 

und Weiterbildung und Seniorenstudium. 

"Die Zeiten, in denen Generationskonflikte sie hin und her schüttelten, neomarxistische 

Theorien die Diskussion prägten, 20 % der Studenten die Kulturrevolution Mao Tse 

Tungs bewunderten, Ho Tschi Minh, Che Guevara, Fidel Castro auf den 

Vollversammlumgen und Demonstrationen den Ton angaben, die "Sekundärtugenden" 

wie Pflichterfüllung, Toleranz, Ordnung, Pünktlichkeit verhöhnt wurden, der "Marsch 

durch die Institutionen" und die Selbstverwirklichung große Resonanz fanden, die 

Faschismuskeule gegen jedermann, der nicht so wollte, wie aufgebrachte Gruppen es 

wünschten, ohne Hemmungen eingesetzt wurde, gehören einer fernen, scheinbar spurlos 

verschwundenen Vergangenheit an."209 

 

Heute sind es existentielle, drückende Fragen, die die Universität beherrschen. Kaum einer 

der Lehrenden in einem Massenfach hat hinreichend Zeit für gründliche Beratung in der 

Sprechstunde, für die Betreuung von schriftlichen Hausarbeiten, Erörterung von Diplom-und 

Doktorarbeiten. Der Student muß in überfüllten Seminaren sitzen, sich oft stundenlang  

anstellen, um einen Sitzplatz in einer Vorlesung zu ergattern, und der Studierende empfindet  

Prüfungsgespräche als "Abfertigungen". 

 

Die häufig diskutierten Vorschläge zur Verbesserung dieser Situation sind: Ruf nach 

Verbesserung der Studierfähigkeit, nach Entrümpelung und Neuordnung der Lehrpläne, 

nach Verschulung und Optimierung. Fast alle Vorschläge stimmen darin überein, daß sie 

anstelle einer sich auf Wissenschaft konzentrierenden Universität eine sich in viele 

Ausbildungsgänge zersplitternde Berufsausbildungshochschule auf wissenschaftlicher 

Grundlage fordern, in der das Studium schärfer strukturiert und in ein abgestimmtes 

Nacheinander gebracht werden soll. Keine Einigung konnte über den ersten grundlegenden 

Abschnitt des Studiums erzielt werden, was aber eine maßgebliche Voraussetzung für jede 

weitere Strukturierung wäre. Auch in Österreich ist inzwischen mit einer solchen 

berufsqualifizierenden ersten Phase begonnen worden, die weitere Strukturierung ist 

 
208Beschluß des XIII. Senats des Oberverwaltungsgerichts für das Land Nordrhein-Westfalen am 4. Mai 1977. 

  Az. XIII B 468/77, S.10. 
209Menze, Clemens: a.a.O., S. 401. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

161 

gegenwärtig noch unklar. Andererseits spricht man von der Einführung von 

Graduiertenkollegs nach angelsächsischem Muster. 

 

Auf diese Art soll die Durchlaufgeschwindigkeit erhöht werden, was aber ohne 

fortschreitende Bürokratisierung und Verschulung unmöglich ist. Die Reduktion der 

Universität, die sich nicht länger allein der Pflege der Wissenschaft widmen soll, wird 

Konsequenzen haben. Eine solche Neubestimmung des Universitätszwecks führt zu einer 

Abwertung des Abiturs/Matura als bislang noch maßgeblicher Eingangsvoraussetzung für die 

Universität. Schon wird bundesweit in Deutschland wie in Österreich diskutiert, beruflich 

besonders qualifizierte Personen zu einem Universitätsstudium in ihrer Fachrichtung 

zuzulassen. In der Argumentation wird ein "erfahrener" Berufstätiger (z.B. nach 

Lehrabschluß) gegen einen ahnungslosen, jungen Abiturienten/Maturanten ausgespielt. Auf 

die "Gleichwertigkeit" wird hingewiesen und auf die Gleichheit der Chancen verzichtet. Den 

besonders für das Medizinstudium qualifizierten Krankenschwestern werden Rechts- und 

Anwaltsgehilfen, Betriebsassistenten und Sachbearbeiter allerlei Aufgabenbereiche 

nachfolgen.  

 

Allerdings, die unzeitige Vorbereitung auf einen Beruf verdrängt die Allgemeinbildung. 

Sie fördert die zu früh ansetzende Spezialisierung, die die dem Individuum gegebenen 

Möglichkeiten über Gebühr verengt und in der Betonung des Praxisbezugs als des konkreten 

Nutzens nicht mehr für die Praxis befähigt. Auch die steigende Akademikerarbeitslosigkeit 

läßt dieses Ziel als fragwürdig erscheinen.  

"Die Zweckmäßigkeit ohne Zweck wird durch die Notwendigkeit abgelöst, sich in den 

Dienst der Zwecke zu stellen. Die schlimmsten Befürchtungen der Aufklärungskritik, 

wie sie von Schiller, Hölderlin, Humboldt, F. Schlegel, dem jungen Hegel und vielen 

sonst warnend hervorgehoben worden waren, drohen wirklich zu werden." 210 

 

Die Universität droht zu einem Exekutivorgan der Bildungsadministration zu werden, zu 

einem "Betrieb" zu denaturieren, der in den Dienst festgezurrter Ziele genötigt wird. So dient 

heute die Universität immer weniger der Wissensproduktion und der über das 

Verfügungswissen hinausgehenden Wissenschaftsvermittlung. Sie wird zu einem ihrer 

Hauptaufgabe entfremdeten Verwaltungsobjekt. 

 

Dieses Phänomen der Zersplitterung und Über-Spezialisierung betrifft die Pädagogik im 

besonderen Maße. Marian Heitger weist in mehreren Aufsätzen211 auf diesen bedauerlichen 

Umstand der Zersplitterung dieser Disziplin in "Bindestrich-Pädagogiken" (Kindergarten -, 

 
210Menze, Clemens: a.a.O.,  S. 406. 
211vgl..Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit 'Allgemeiner Pädagogik' für den Bildungsauftrag der 

 Universität heute. Abschiedsvorlesung. Wiener Universitätsreden. Bd..5, WUV 1996. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

162 

Behinderten -, Freizeit - etc. ) hin. Als ob es keine verbindlichen Prinzipien mehr gäbe. Er 

erhält unerwartet von Brezinka in diesem Punkt Schützenhilfe, der in seinem Rückblick 

unmißverständlich konstatiert: "Von seinem theoretischen Kern, der Allgemeinen oder 

Systematischen Erziehungswissenschaft, ist kaum noch etwas zu sehen."212 Andernorts 

beklagt Brezinka zurecht die Begriffsverwirrung in den Sozialwissenschaften (1989); auch in 

diesem Punkt herrscht heute Einigkeit (man erinnere sich noch an grundlegend verschieden 

prononcierte Auffassungen während des Positivismusstreits und in den Folgejahren) zwischen 

den beiden namhaftesten Pädagogen Österreichs, die während der letzten Jahrzehnte über die 

Grenzen hinaus internationale Anerkennung gefunden haben.  

 

Seit Jahrzehnten hört man in regelmäßigen Abständen von der Überforderung der Jugend, 

man müsse den Lehrplan "entrümpeln". Nicht auf die Ansammlung von Sachwissen komme 

es an; die "nichtkognitiven Fähigkeiten" müßten in den Vordergrund rücken, Beurteilung, 

wenn überhaupt, solle nur verbal vorgenommen werden. Nur, all dies hat schon in gerüttelt 

Maß stattgefunden. Wäre es nicht denkbar, daß die Orientierungslosigkeit und das mangelnde 

Selbstwertgefühl, das sich nach außen oft in kompensatorischen Überreaktionen entlädt, die 

direkte Folge einer krassen Unterforderung der Kinder und Jugendlichen sind? 

 

Kinder sind von Natur aus wißbegierig und leistungshungrig. Es ist leicht, dies zu 

kanalisieren - siehe Leistungssport. Was allerdings dort gesellschaftlich akzeptiert und 

übertrieben wird, nämlich schnödes Training, ja sogar Drill, ist bei kognitiven Fähigkeiten 

verpönt. Auswendiglernen literarischer Stoffe - eine sinnlose Belastung. Für das Fach Latein 

bleiben nur noch Rückzugsgefechte um das endgültige "Aus". Wozu? What's the cash value? 

Der so verbreitete utilitaristische Denkansatz macht die Frage nach dem tieferen Sinn einer 

Übung überflüssig. Unter modernistisch verblendeten Lehrern und Schülern hört man immer 

häufiger: Naturwissenschaftliche Fächer - abwählen, sobald als möglich; "Lerngegenstände" 

sollen "entrümpelt" werden - bis zum Läppischen. Was bleibt übrig? Die auf diese Weise 

erblühte Kreativität? Was soll sie kreieren können - ohne Fundament, ohne Bausteine? 

 

Alles muß Spaß machen. Das wird den Kindern schon im Volksschulalter insinuiert. Wie 

sollen sie begreifen, daß man sich beim Wissenserwerb manchmal eben auch richtig plagen 

muß? Gar nicht! Der nächste Schritt: Man "hinterfragt" den Sinn der Bildung. Wozu sich 

anstrengen? Steht nicht ohnehin alles in Büchern, in denen man nachschauen kann? Oder im 

Internet? 

Wiederum begnügte ich mich mit Kennzeichnung Deweyscher Aspekte einerseits, auf 

fragwürdige Resultate seiner Bidungsphilosophie andererseits durch Hervorheben in Form 

von  Fettdruck, da Erörterungen des gebräuchlichen pädagogischen Vokabulars bereits bei der 

 
212Brezinka, Wolfgang: Rückblick auf 50 Jahre erlebte Pädagogik, PR 48, Frankfurt 1994, S. 648. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

163 

Darstellung einiger zentraler Begriffe und im Zusammenhang mit der Projektpädagogik 

stattgefunden haben. Außerdem ist auf pädagogische Termini, die auf Dewey zurückgehen 

und heute als 'neu' gehandelt werden, mehrfach aufmerksam gemacht worden und das 

Schlußkapitel für weitere Ausformulierungen und kritische Reflexionen vorgesehen. 

 

Ein interessanter Aspekt, der von Werner Welzig, Präsident der österreichischen Akademie 

der Wissenschaften aufgegriffen wurde und in einem Interview in der "Presse" (9.5.1997) 

diskutiert wurde, ist der "Verfall der Institutionen". Im Hinblick auf die Wissenschaft 

registriert er vor allem einen Verfall der Universitäten, was ihr öffentliches Ansehen betrifft. 

Dieses internationale Phänomen spezifiziert er für Österreich damit, daß die von der Politik 

geschaffenen universitären Strukturen jetzt von den autonomen  Einrichtungen "entsorgt" 

werden sollen. Das heißt, "die Universitäten werden in die Autonomie entlassen und sollen 

nun mit jenen Problemen fertig werden, die die Politik geschaffen hat. Das werden die 

Universitäten nicht zustande bringen." 213 Außerdem plädiert er für eine strengere Auslese und 

bedauert das Wegfallen von Gesamtprüfungen, die einmal eine Art Querschnittsprüfung 

darstellten. Die gegenwärtige Praxis ermöglicht es dem Studenten, alles in Einzelprüfungen  

zu zerlegen. Ein Gesamtüberblick bzw.-durchblick ist damit nicht mehr gewährleistet. 

 

Die durch die Globalisierung und durch die damit verbundene Umstrukturierung zu 

erwartende künftige unsichere Arbeitsplatzsituation erfordert vom Individuum mehr 

Flexibilität, womit sich wieder die Frage nach einer breiteren Wissensbasis aufdrängt. Das 

würde bedeuten, daß man wieder zum Lernen zurückkehrt, das man überwunden geglaubt hat. 

Oder ist "Lebenslanges Lernen" der Schlüssel zum Erfolg? Kann man auch in dieser 

catchphrase ein Abschieben von Verantwortung entdecken, wie es kritische Geister dem 

Modewort "Autonomie" zuschreiben? 

 

 

AUSWIRKUNGEN AUF DIE GEGENWÄRTIGE SCHULSITUATION 

 

Es ist doch eine alte Binsenweisheit, daß das Lernen mit zunehmenden Jahren nicht leichter 

wird, daß man später allerdings umso leichter Neues lernt, je mehr man in früheren Jahren 

gelernt hat; daß man Lernen am besten beim Lernen lernt. Warum also nicht Bildung 

erwerben, solange es noch leicht geht, solange man mit seinen materiellen Sorgen noch nicht 

im Erwerbsleben steht? 

 

Einem anderen wichtigen Aspekt räumte Marian HEITGER in einem jüngst erschienenen 

Gastkommentar in der "Presse" oberste Priorität ein: Das Lernen kann dem Fortschritt der 

 
213Die Presse: Interview mit Andreas Unterberger und Erich Witzmann in Im Gespräch, 9. Mai 1997, S.19. 



Deweys gesellschaftserneuernde Botschaften im deutschen Sprachraum 

164 

Wissenschaften gar nicht so schnell folgen, wie die sogenannte Lebensnähe das verlangt. 

Aufgrund dieser Erkenntnis ortet er eine merkwürdige Unruhe an den Schulen und 

Universitäten, und diejenigen, die in der Praxis stehen, erkennen die Widersprüche, die sich 

im Schulalltag zeigen: Das Leistungsprinzip wird öffentlich diskriminiert, und dennoch 

steigt der Leistungsdruck - wenn auch der falsche. Da der pädagogische Auftrag der  

Menschenbildung kaum noch wahrgenommen wird, verstricken sich die Verantwortlichen in 

Widersprüche. Kontemplatives Verharren ist nicht zeitgeistkonform, trotzdem hat Schule 

etwas mit Muße zu tun. Das ist nicht Leistungsverweigerung, sondern  

"die Konzentration auf ein Lernen, in dem nicht Kenntnisse gesammelt werden, sondern 

das Denken sich auf das Eindringen in die Erkenntnis einläßt, auf das Abwägen von 

Argumenten. Dazu bedarf es der Schule als eines von der Hast des Lebens geschützten 

Raums, als eines "Schonraums" - vor dem Zugriff von Politik und Ideologie, aber 

auch von Wirtschaft und Konsum."214 

 

Das Gegenteil ist heute der Fall. Politiker, Wirtschaftler und auch Erziehungswissenschaftler 

glauben eine Schule der Lebensnähe schaffen zu müssen. Damit ist der junge Mensch dem 

Zeitgeist ausgeliefert, wenn er nicht mehr das Fragen und Antworten lernt, das Urteilen, 

Unterscheiden, Entscheiden und Verantworten. 

 

 
214Heitger, Marian: Endlich das falsche Lernen abschaffen! Gastkommentar in: Die  Presse vom  7. Mai 1997. 

            



 

165 

 

7 WIDERSPRÜCHE IM NEUEN DENKEN IN  

 DER GEGENWARTSPÄDAGOGIK 

 

In Kapitel 4 ging es noch um Darstellung und Diskussion einiger zentraler Begriffe in 

Deweys Bildungsphilosophie, während die Folgekapitel 5 und 6 Deweys Rolle in der 

deutschsprachigen Erziehungsgeschichte seit 1945 gewidmet waren. Die Absicht des 

folgenden Kapitels ist es jedoch - wie schon der Titel vermuten läßt - sowohl einige auffällige 

Ungereimtheiten der reformpädagogischen Postulate anzusprechen als auch einige daraus 

resultierende Widersprüche und Doppelbödigkeiten aus heutiger Sicht aufzuzeigen. 

 

Man muß kein allzu kritischer Beobachter der Gegenwartssituation sein, um die zunehmende 

Unsicherheit am Arbeitsmarkt und die rapide Verschlechterung von Berufsperspektiven 

für Jugendliche festzustellen. Deshalb scheint die pluralistische Tendenz, der Vielfalt den 

Vorzug zu geben beziehungsweise keine Verbindlichkeiten mehr anzuerkennen, in 

krassem Widerspruch zur steigenden Notwendigkeit von Sicherheit, Kontinuität und 

Stabilität inhaltlicher Lerninteressen zu stehen. Aufgrund des rasanten gesellschaftlichen 

Strukturwandels präsentiert sich der Schulalltag heute ganz anders als zur Zeit der großen 

Bildungsreform. Allein schon deshalb müssen die Schlußfolgerungen der 60er und 70er Jahre 

auf deren Gültigkeit heute hinterfragt werden, auch wenn andererseits Widersprüche zum 

pädagogischen Alltag gehören: Sie machten bislang das Spannungsfeld aus. Bedenklich wird 

die Situation dann, wenn dies nicht mehr als innervierend empfunden wird und der Dialog 

zwischen den verschiedenen Positionen abbricht, weil ein lautes Nachdenken über 

allgemeingültige Werte in einer pluralistischen Gesellschaft als nicht mehr zielführend 

erachtet wird. 

 

Zurückblickend auf die erste große Bildungsreform der 70er Jahre können wir feststellen, daß 

sie auf einem auf hohem Niveau befindlichen Konsens der sozialen und ökonomischen 

Gruppen basierte. Doch diese Situation ist vorbei. Heute steht die Auseinandersetzung um 

eine neue Bildungsreform sehr viel schärfer unter dem Gesichtspunkt ihrer ökonomischen 

Funktionalität, ihrer Finanzierbarkeit und - auf Seiten der Eltern - der Konkurrenz um die 

Sicherung sozialer Statusinteressen, und das heißt: Sie wird sehr viel stärker von 

divergierenden Interessen bestimmt. 

 

Es ist daher Aufgabe der Erziehungswissenschaften unter Einbeziehung der angedeuteten 

Interessensdivergenzen, dennoch allgemeine Bezugspunkte für eine neue Bildungsreform 

auszumachen. Eine Zusammenstellung von einigen Paradoxien, in denen sich die Schule von 

heute befindet, mögen zum Nachdenken anregen und somit als konstruktiver Beitrag zur 

Diskussion verstanden werden.  



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

166 

7.1 SCHULE ALS ORT DER SICHERHEIT ODER  

 ZUSÄTZLICHER VERUNSICHERUNG 

 

Bezogen auf die Berufs- und Arbeitsmarktentwicklung scheinen wir uns eher amerikanischen 

Verhältnissen zu nähern, als auf eine Rückkehr zu den beschaulichen Zeiten der 60er und 70er 

Jahre zuzusteuern, als Qualifikationen mit Berufschancen gleichgesetzt werden konnten. 

Heute präsentiert sich die Berufswelt für den Jugendlichen entschieden anders. 

"Selbstwertgefühl selbst in Mißerfolgssituationen ist ebenso wichtig wie die Förderung von 

inhaltlichen Lerninteressen zur Entfaltung von Kompetenz und Selbstbewußtsein."215 In 

diesem Sinne muß die Schule, um ein Wort Hartmut von HENTIGs aufzunehmen, 

"Gegenwelt" bleiben, ein Ort der Sicherheit, Zuverlässigkeit und Kontinuität und nicht 

zusätzlicher Verunsicherung. Damit möchte ich keiner Versteinerung der Institution das Wort 

reden, aber es ist nicht mehr einsichtig, daß aus reiner Betriebsamkeit oder gar 

Profilierungssucht neue Lehrpläne eingeführt werden, ehe die alten scheitern durften, und teils 

überholte Lehr-und Lernformen als 'neue Lernkultur' etikettiert werden, um den Eindruck zu 

erwecken, innovationsfreudig zu sein. Anstelle von 'Transzendentalität' fordert Welsch 

'Transversalität' in seiner Abhandlung von "Postmoderne Moderne"216 Dies bedeutet 

allerdings, daß Inhalte in der Bildung weiter geringgeschätzt werden, weil sich eine 

Metaphysik der Bedeutungslosigkeit etabliert hat, die als Philosophie der Dekonstruktion 

bekannt geworden ist. 

 

Die Schule als Gegenwelt könnte doch auch Eigenschaften wie Muße, geistiges Verharren, 

Kontemplativität und analytisches Denken fördern, womit die Bereitschaft wachsen würde, 

verschiedene Sichtweisen als gleichwertig anzunehmen, prüfend gegenüberzustellen und 

Schlußfolgerungen in die Eigenverantwortlichkeit der Person zu übergeben. Toleranz kann 

nur in einer nicht verzweckten Institution gelehrt werden. Auf diese Art und Weise könnten 

auch 'soziale Kompetenzen' gefördert werden, die für die Beziehungs- und Dialogfähigkeit 

des Menschen von Bedeutung sind. Gleichzeitig würde die Pflege und Förderung der oben 

erwähnten Fähigkeiten auch zu einer Stärkung der psychischen Stabilität beitragen, die die 

Zukunft fordern wird, um gegen die Orkane des Lebens und den eisigen Wind des 

wirtschaftlichen Konkurrenzkampfs in einer globalisierten Arbeitswelt gerüstet zu sein. Die 

Jugendlichen werden dann eher bereit sein, die neuen Herausforderungen, die sich stellen 

werden, anzunehmen, auch wenn die neuen Situationen modifizierte Handlungsmuster 

erfordern. 

 
 

215Baethge, Martin: Gesellschaftlicher Strukturwandel und das System Schule. In: Die Deutsche Schule 

 4/1995, S. 434. 
216vgl.Welsch: Postmoderne Moderne. In: Heitger, M.: Der Mensch als gemessenes Maß; Notwendigkeit und 

 Möglichkeit von Bildung. In: Der Mensch - das Maß der Bildung? Grundfragen der Pädagogik der 

 Gegenwart. Heitger, M.: (Hrsg.). Band 12, Innsbruck/Wien 1994, S. 115. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

167 

Maurer FRIEDEMANN217 widmet sich ebenfalls dem Thema der Sinnfindung der 

Jugendlichen und kommt zur Ansicht, daß dieses Anliegen in dem Maße an Bedeutung 

gewinnt, wie familiale, soziale und religiöse Systeme sich auflösen. Er glaubt weiters, daß 

vom Jugendlichen in der Adoleszenz umso mehr Entscheidungen abverlangt werden, "je 

weniger präzise die künftigen Positionen und Rollen gesellschaftlich vorbestimmt sind", was 

das Problem der Sinnfindung ohne Bindungen verschärft. Außerdem greift er in derselben 

Abhandlung die Reaktionen vieler Schüler auf, bei denen jegliche "Zukunftsorientiertheit des 

Unterrichts in der Schule unter den gesellschaftlichen Bedingungen massenhafter 

Arbeitslosigkeit und sehr unsicherer beruflicher Chancen" eine verständliche Abwehrreaktion 

auslöst, denn sie haben sich an die unmittelbar erreichbare Bedürfnisbefriedigung der 

Gegenwart gewöhnt und können daher einer Zukunftsorientiertheit nichts mehr abgewinnen. 

 
217Maurer, Friedemann: Lernstörungen als Sinnkrisen. zitiert in: Dienelt, Karl:: Das Neue Denken in der 

 Erziehungswissenschaft. Wien 1989, S. 234. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

168 

7.2 AUTONOMISIERUNGSBESTREBUNGEN: MEHR EIGENVERANTWORTUNG 

 ODER MEHR EINFLUSSMÖGLICHKEIT? 

 

 

Ein Hauptziel der Dewey‘schen Bildungstheorie ist, das Kind moralisch verantwortlich zu 

machen, sodaß es als Erwachsener mithelfen kann, neue Regeln zu schaffen und 

einigermaßen selbständig zu werden. Er spricht in diesem Zusammenhang von der scientific 

community, der angestrebten Hochform der demokratischen Gesellschaft 'interagierender und 

kontinuierlich suchender Forscher.' 

 

Der global gewordene Wettbewerb ist offenbar nur mit Arbeitsformen zu bestehen, die die 

Kreativität und Qualifikationen von Mitarbeitern nutzen statt sie zu blockieren, womit - so die 

Chimäre mancher Reformpädagogen - durch 'Stärkung der Eigenverantwortlichkeit und 

Partizipation motivationsfördernde und produktivitätssteigernde Maßnahmen' getroffen 

werden können. Ich gebe zu, Stärkung der Eigenverantwortlichkeit und 

Rationalisierungseffekte sind auch in der Schule erstrebenswert und sinnvoll. Wenn aber 

motivationsfördernde und produktivitätssteigernde Maßnahmen (man beachte den 

verwertungsideologischen Ansatz!) mit 'Dezentralisierungs- und 

Autonomisierungsperspektiven' erreichbar sein sollen, so wird dem aufmerksamen Leser die 

wahre Absicht schnell bewußt, und es wird deutlich, daß der Machbarkeitswahn modernen 

Denkens kaum einlösbare Versprechen hervorruft. SCHIRLBAUER vermutet, daß durch die 

Autonomisierungsbestrebungen auch Einflußmöglichkeiten eröffnet werden, die das System 

zum Kippen bringen könnten. Der Widerspruch wird im folgenden Zitat besonders deutlich:  

"Die in die pädagogische Autonomie entlassene Staatsschule ist ein Paradoxon, welches 

sich so nicht wird halten können. Sie wird nicht öffentlich sein können und gleichzeitig 

partikulare, ja private Interessen befriedigen können. Sie wird nicht allgemein bilden 

können und gleichzeitig die Individuen in ihrer Individualität fördern können. Bildung 

kann nicht Erscheinungsform des Geistes von Allgemeinheit sein und gleichzeitig 

Ausdruck privatistischer Strebungen. Philosophisch (aber salopp formuliert) heißt das 

Match bekanntlich 'Hegel gegen Wilhelm von Humboldt' ....."218 

 

Auch ein allzu starrer Blick auf Kosteneinsparungen - falls diese überhaupt eintreten sollten - 

könnte ebenfalls eine Selbsttäuschung sein. Die Auffassung HEITGERs und 

SCHIRLBAUERs, daß die Verbesserung der Schulqualität nicht mit 

Rationalisierungsmomenten, sondern allein mit Argumenten begründbar ist, teile ich demnach 

uneingeschränkt, weil nur dann das Individuum Verantwortung übernehmen kann.  

 
218Schirlbauer, A.: Im Schatten des pädagogischen Eros. Wien 1996. S. 26-27. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

169 

Wenn nun im Zuge der Autonomisierungsbestrebungen die Hierarchie fällt und die Bürokratie 

sich zurückzieht, so ist zu befürchten, daß andere Instanzen das entsprechende normative 

Stützkorsett liefern müssen, damit die Organisation Schule nicht auseinanderfällt. Daher 

braucht es ein Aufgabenprofil, nunmehr eben ein inhaltlich-normativ spezifisches, ein 

"schuleigenes". Die autonome Schule gibt sich ihr eigenes Profil, kreiert ihr eigenes "Logos".  

 

Diese bunte und vielgestaltige pädagogische Praxis führt zwar für jedermann zu einer 

qualitativen Verbesserung, aber auch vermehrt zu Konkurrenzkämpfen. SCHIRLBAUER 

scheint mit seinem Befund einen Finger in eine offene Wunde zu legen, wenn er festhält: 

"autonome Wesen sind als selbständige auch ungeschützte Wesen. Der 

>Schonraumcharakter< von Schule - sowohl was die Lernenden als auch die Lehrer anlangt 

(ihre Autonomie) - wird also ebenfalls fallen. ".219 

Paradoxerweise, so vermutet er nicht zu Unrecht, werden in der autonomen und offenen 

Schule ziemlich heteronome Lehrer arbeiten, während die heteronom bestimmte Schule der 

Tradition ihren Exekutivorganen relativ viel Autonomie (pädagogische Freiheit) gewährte. 

"Während also in der heteronom bestimmten Schule von gestern die Lehrer relativ frei waren 

und sich unfrei wähnten, werden in der autonomen Schule von morgen die Lehrer ziemlich 

unfrei sein, sich aber dafür freier fühlen."220 Und darauf - 'wie man sich fühlt' - dürfte es auch 

ankommen. 

 

 
219Schirlbauer, Alfred: Die totale Schule. In: Im Schatten des pädagogischen Eros.  

 Sonderzahl. Wien 1996, S.43. 
220ebenda, S. 44. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

170 

7.3  VOM WIDERSPRUCH ZWISCHEN DEM THERAPEUTISCHEN ZUGRIFF  

 UND DEM LEISTUNGSPRINZIP 

 

 

Sozialtechnische und didaktische Strategien versprechen den 'Spaß am Lernen', ohne 

Anstrengung und Pflichtgefühl wird der pädagogische Erfolg herbeigeredet. Wenn der Erfolg 

ausbleibt - was ja oft genug der Fall ist -; so wird Psychotherapie für den Lehrer angeboten 

und soziales Kompetenztraining gefordert. "Begriffe wie Selbstbestimmung und Identität, 

Emanzipation und Autonomie versprechen im Mißverständnis ihrer selbst eine Realisierung 

ohne die Gefahr des Scheiterns, ohne Anstrengung und auch ohne Askese."221 

 

Selbstverwirklichung wird versprochen um den Preis der Willkür, um den Preis des 

Verzichts auf wirkliche Autonomie. Der pädagogische Optimismus wird vom Glauben an die 

Wirksamkeit der Theorie abgelöst. Daher beklagt HEITGER die Tendenz, daß an die Stelle 

von vernünftiger Selbstbestimmung die Leitung durch das Gefühl des Angenehmen, der Lust 

getreten ist. Begriffe wie Pflicht und Anstrengung, Leistung und Verantwortung sind verpönt. 

 

Von einem Anspruch des Sollens ist nicht die Rede, auf jeden Fall nicht im Sinne eines 

Moralsystems. "Therapie"222 - so Heitger an anderer Stelle - "kennt auch kein wirkliches 

Bewußtsein von Schuld. Im Gegenteil, Schuldgefühle und Ängste sollen durch Therapie ihren 

Leidensdruck verlieren." Das liegt auf der Ebene des Zeitgeists. Mit dem Verlust von 

verbindlichen Werten, wie sie z.B. in der Religion gefordert werden, ist der Gedanke von 

Schuld für den Menschen unerträglich geworden.  

Aus diesem Grund habe der Mensch eine Fülle von 'Schuldvermeidungsstrategien' entwickelt. 

"Schuld am Versagen hat die Gesellschaft; gestützt ist diese These durch die Theorie von 

Sozialisation und Determination."223 In der Folge verweist derselbe Autor auf die Anfänge 

dieser Entwicklung, auf die Freudsche Psychoanalyse, die durch Aufarbeitung von 

Kindheitserfahrungen eine wirksame Therapie und Heilung verspricht, auch ohne Reue und 

Vorsatz, befreit von eigener Verantwortung und Schuld. 

 

Demgegenüber definiert die Allgemeine Pädagogik als Anwalt der Personalität des 

Menschen, als Anwalt seiner Freiheit und Würde Erziehung unter der Absicht auf 

Moralität und Sittlichkeit (HEITGER). Sie wendet sich "gegen jede Art von 

fremdbestimmender Verhaltenssteuerung, auch wenn diese von modernen 

 
221Heitger, Marian: Pädagogik im Widerspruch - Vom populistischen Umgang mit Schule und Erziehung. In:. 

 Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Band 13.  Pädagogik im Widerspruch. Heitger, Marian 

 (Hrsg.). Innsbruck/Wien 1996. S. 90.  
222vgl. Heitger, M.:Pädagogik als Therapie - Therapie als Pädagogik? In: Schule der Gefühle (grundfragen der 

 Pädagogik Bd. 11), Gerhard Schaufler (Hrsg.). Innsbruck/Wien 1994, S. 133 f. 
223Ebenda, S.133. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

171 

Sozialisationstheorien, im Hinweis auf Effektivität immer wieder angepriesen wird."224 Von 

der Allgemeinen Pädagogik wird aber die 'Pädagogizität' solcher Sozialisationsstrategien 

angezweifelt, und sie gibt sich mit bloßer Wirksamkeit als Argument nicht zufrieden. Heitger 

versteht darunter - im Sinne Petzelts -, daß von sittlichem Handeln als Absicht nur dann 

gesprochen werden kann, wenn das Ich sein eigener Gesetzgeber ist und sein Handeln nicht 

von außen verordnet und auf Grund der Androhung von Sanktionen oder der Zusage von 

Privilegien erzwungen wird.  

 

Nach Deweys pragmatischer Einschätzung wird der Wert einer moralischen Handlung aber an 

den äußeren Folgen, die sie hervorbringt, gemessen. Eine Psychologisierung der Pädagogik 

erfolgte dann vor allem durch den Einfluß Thorndikes, wie im Kapitel zur Projektpädagogik 

näher ausgeführt wurde; jedoch die therapeutischen Ansätze begannen erst in der jüngsten 

Vergangenheit zu wuchern (Maslow, Rogers etc.). SCHIRLBAUER spricht daher von neuen 

Topoi der Erziehung. "Helfen, Trösten, Entwickeln, Fördern, Motivieren", die die alten Topoi 

"Aufgabe-Erfüllung, Anordnung - Nachmachen u.s.w."225 allmählich ersetzt haben. Die 

gegenwärtige Tendenz dieser Therapeutisierung und deren Folgen wurden in Kapitel 5.4 

ausführlicher diskutiert. 

 

Auch die ganzheitliche Beurteilung einer pädagogischen Situation, die so oft von 

Reformpädagogen eingefordert wird, erweist sich unter kritischer Betrachtung ebenfalls als 

zweischneidig: Wenn das pädagogische Kalkül auf die soziale Gesamtwirklichkeit der Schule 

und der Schüler ausgedehnt wird, ermächtigt sich der Pädagoge eines totalitären, 

therapeutisch-moralischen Zugriffs. Der Schüler hat aber demokratische Beteiligungsrechte 

genauso wie zivilitäre Enthaltungsrechte, er hat ein Recht auf eine gewisse Intransparenz 

seiner Schülerwelt, auf bewertungsfreie Zonen. Dies gebietet die grundsätzliche Anerkennung 

der Würde jeder Person.  

  

Bildung wird heute unter dem Grundsatz der Chancengleichheit und der sozialen 

Gerechtigkeit jedem versprochen, und zwar ohne Anstrengung, geforderte Leistung wird 

diffamiert als Ausdruck eines autoritären Gehabes und als herrschaftsausübende 

Unterdrückung verteufelt. Andererseits  wird auf die Notwendigkeit von Leistung in 

Demokratie und Wirtschaft, im Sozialen und Humanitären verwiesen.226 Dies ist umso mehr 

heute der Fall, als durch die Globalisierung des Arbeitsmarkts soziale Leistungen, die als 

Errungenschaft der letzten Dekaden gelten, immer mehr in Frage gestellt werden. Die 

westliche Welt, die so lange von der Nutzung und Ausbeutung der Rohstoffe in der Dritten 

 
224Heitger, M.: Von der Unverzichtbarkeit 'Allgemeiner Pädagogik' für den Bildungsauftrag der Universität 

 heute. Abschiedsvorlesung. WUV 1996. S.20. 
225Schirlbauer, A.: Die totale Schule. In: Im Schatten des pädagogischen Eros. Wien 1996. S. 41. 
226vgl. Heitger, Marian: Pädagogik im Widerspruch. a.a.O.,  S. 88ff. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

172 

Welt gelebt hat, sieht sich am internationalen Markt in einen Wettkampf von Konsumgütern 

verwickelt, wo die Produktionskosten ungleich günstiger sind. Wir müssen also umdenken 

lernen und einsehen, daß der technologische Fortschritt nicht mehr allein durch Umverteilung 

den Bürgern westlicher Industriestaaten mit ihrem Sozialsystem zugutekommt, sondern daß 

dieser Prozeß längst auf den Subkontinent und andere Dritte-Welt-Ländern ausgedehnt  

wurde. Mit der Forderung nach globaler Umverteilung müssen wir uns aber auch darauf 

einstellen, daß trotz gesteigerter Leistungsanforderungen wegen des Gebots einer 

international angeglichenen Produktivitätssteigerung bei uns der Wohlstand des einzelnen 

zugunsten der restlichen Weltbevölkerung abnehmen wird. Die sozialen Sicherheiten, die wir 

uns zwar 'erworben' haben, können wir im globalen Wettstreit mit Billiganbietern nicht mehr 

halten, womit sich die Sozialleistungen, aber auch -beiträge auf ein internationales Niveau 

einpendeln werden müssen. Damit wird bald Leistung international (zuerst europaweit) 

verglichen und definiert werden müssen. 

 

 

 

 

 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

173 

7.4 VON DER SELBSTBESTIMMUNG ZUR FREMDBESTIMMUNG  

 DURCH INSTRUMENTALISIERUNG  

 

 

Nach Deweys Vorstellung soll die Schule die Selbstbestimmung wecken und das 

demokratische Mitbestimmen fördern. Ganz in diesem Sinne schieben die Gesellschaft und 

mit ihr die Bildungspolitik der Pädagogik immer mehr und mehr Aufgaben zu. "Kein 

gesellschaftliches Problem, das sich nicht alsbald im Curriculum, als Prinzip oder im 

Projektunterricht wiederfindet."227 Auf diese Weise, durch Delegierung an die Schule, so 

vermutet nicht nur Marian HEITGER, versuchen sich der Staat und die Öffentlichkeit 

gegenüber Kritik zu immunisieren, und die Institution Schule wird zur Durchsetzung 

politischer und gesellschaftlicher Zwecke instrumentalisiert. "Schule wird zur 

Reparaturwerkstätte gesellschaftlicher Mängel"228, so Heitger an anderer Stelle. 

 

Mit dem Zurückdrängen staatlicher Herrschaftsansprüche in der Aufklärung und in der 

modernen Demokratie sind die Normansprüche vom Staat auf die Gesellschaft übergegangen, 

die Gesellschaft gewinnt normativen Charakter, und an die Stelle der Politik tritt die 

Soziologie als normgebende Instanz. Sie gibt Auskunft darüber, wie die Gesellschaft 

beschaffen ist, wo ihre Defizite sind und welche Beiträge die Pädagogik für sie zu leisten 

hätte. Gefordert werden Gesundheitserziehung, Medienerziehung, Sexualerziehung, 

Wirtschaftserziehung, Vorbereitung auf die Arbeits- und Berufswelt, Umwelterziehung und 

Friedenserziehung, Erziehung gegen Rassismus etc. 

 

Die Notwendigkeit jener speziellen Aufgaben wird nirgends bestritten, doch die Faktizität der 

gesellschaftlichen Anliegen rechtfertigten laut HEITGER diese noch nicht als pädagogischen 

Auftrag. Er formuliert seine Bedenken wie folgt: "Dem Untertan politischer Herrschaft folgt 

der Funktionsträger als Untertan gesellschaftlicher Bedürfnisse."229 In der Folge spricht 

Heitger von der Gefahr, daß die objektiven Bedürfnisse den einzelnen überfremden, und weist 

auch  auf den Widerspruch innerhalb der Reformpädagogik hin, der darin besteht, daß man 

sich "auf die subjektiven Bedürfnisse des Menschen, besonders des Kindes zur Konstituierung 

pädagogischer Absichten beruft." Diese Position (vgl. Dewey) verlangte aber, "das 

Individuum nicht den normativen Ansprüchen von Staat und Gesellschaft auszuliefern, um es 

nicht in seiner Entwicklung einzuschränken ..."230, aber genau das wird ja erreicht, wo der 

Mensch zum Maß der Bildung selbst wird. 

 
227Ebenda,  S..91. 
228Ebenda,  S. 91f. 
229Heitger Marian: Der Mensch als gemessenes Maß; Notwendigkeit und Möglichkeit von Bildung. In: 

 Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart, Band 12; Der Mensch - das Maß der Bildung? Angelika 

 Wenger Hadwig (Hrsg.). Innsbruck/Wien 1994. S. 108. 
230Ebenda,  S. 109. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

174 

Auch die Anwendung des wissenschaftlichen Schlüsselbegriffs "Hypothese" in der 

Projektpädagogik (Punkt 3 der fünf Aspekte des reflektiven Denkens bei Dewey) führt 

zwangsläufig zu einer Manipulation der Selbstbestimmung und öffnet dabei Tür und Tor 

für Fremdbestimmung, sei es nun in Form einer Instrumentalisierung für gesellschaftliche 

Interessen oder einer Projektion anthropologisch bedingter persönlicher (partei-/politischer) 

Absichten des Erziehenden. Eine instrumentalisierte Pädagogik führt aber zum 'Verlust der 

Absicht auf Bildung als Mündigkeit des autonomen Bürgers' (Heitger an anderer Stelle). 

 

Wenn B. SKINNER in seiner Utopie von "Walden Two" die Notwendigkeit der strategischen 

Steuerung der Individuen begründet, übersieht er - so der kritische Einwand Heitgers -, daß er 

durch seine manipulierende Pädagogik das herbeiführt, was er zu verhindern vorgibt, nämlich 

das Leben in einer inhumanen, letztlich diktatorischen Gesellschaft. Er erhebt auch triftige 

Bedenken gegen die Vision, den Menschen jenen Grad von Selbständigkeit zuzumuten, damit 

sie die Herausforderungen der Zukunft "wahr-nehmen" könnten, und ihnen dann noch 

zuzumuten, ihnen in Selbständigkeit und eigener Verantwortung zu entsprechen. Denn aus 

diesem Anspruch interpretiert er die "Absicht auf Machterhaltung über vermeintlich 

Unmündige, in ihm wird jener Widerspruch offensichtlich, indem man für sich beansprucht, 

was man anderen vorenthält."231 Genau dasselbe kann auch vom Neuro-Linguistischen 

Programmieren behauptet werden.  

 

Mündigkeit und Selbstbestimmung, Emanzipation aus Konventionen, Freiheit für alle ist 

gefordert. Ohne dieser Attribute ist keine demokratische Gesellschaft möglich, keine soziale 

Gerechtigkeit, kein Friede und keine Humanität. Ohne Zuhilfenahme der modernen 

Sozialwissenschaften wäre das gesellschaftliche Programm nicht durchsetzbar gewesen. Doch 

- und hier liegt der Widerspruch - kaum dreißig Jahre später wird das Gegenteil behauptet. 

"Die euphorische Vorstellung von der Machbarkeit der Zukunft mit Hilfe der Pädagogik ist 

geschwunden, scheint sich als trügerisch erwiesen zu haben. Es wurde deutlich, daß sich 

Selbstbestimmung und Freiheit dem Wollen von gesellschaftlicher Machbarkeit widersetzen. 

Im dialektischen Gegenzug wird nun der Zusammenhang von Zukunft und Pädagogik 

überhaupt bestritten."232 Die Bedrohung von Mensch und Natur, eine negative 

Zukunftsperspektive, scheint eine Folge des sogenannten Fortschritts zu sein und damit der 

Aufklärung selbst. Nicht erst seit Tschernobyl, oder seit den 'Erfolgen' in der 

Genmanipulation müssen wir mit Besorgnis erkennen, daß die dem Machtwillen dienstbar 

gewordene Wissenschaft Natur und Welt ihrer Herrschaft unterwirft. In 

Übereinstimmung mit Schirlbauer und Heitger kann demnach schlußgefolgert werden, daß die 

 
231Heitger, Marian: Bildung und Zukunft. In: Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Bd. 10: Bildung für 

 die Zukunft - Die Zukunft der Bildung.Ines Breinbauer (Hrsg.), Innsbruck/Wien 1991, S.113. 
232Ebenda, S. 99. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

175 

'Zukunft der Bildung fragwürdig geworden ist, weil Vernunft durch den Machtwillen 

pervertiert wurde'. 

 

Schon vor über einem Jahrzehnt vertrat Giesicke dieselbe Meinung, als er feststellte: "Zudem 

finden durch das Tor der subjektiven Bedürfnisse und Interessen politische Ideologien und 

allerlei modische Meinungen Eingang in das wissenschaftliche Denken und Arbeiten."233 

 

 
233Giesicke, Hermann: Das Ende der Erziehung. Neue Chancen für Familie und Schule. Stuttgart 1985, S.47. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

176 

7.5 EFFEKTIVITÄTSSTEIGERUNG ALS VERSCHLEIERUNG  

 VON MACHTINTERESSEN  

 

 

Auffallend ist, daß bei den technologisch begründeten Reformvorschlägen das Wort Bildung 

fast nicht mehr vorkommt. Im Vordergrund steht die "Effektivität zum Bewirken der 

erforderlichen Qualitäten der Ausbildung"234, und immer wieder wird mehr Praxisnähe 

gefordert. Damit kann doch nur gemeint sein, die Bildungseinrichtungen bis hin zu den 

Universitäten auf die gesellschaftlichen Bedürfnisse, auf die wirtschaftlichen und beruflichen 

Erwartungen auszurichten. So ist es nur verständlich, daß selbst die höheren Schulen vielfach 

auf die von Politik und Wirtschaft genannten Wünsche festgelegt werden, und wenn dies 

öffentlich eingefordert wird, denkt kaum mehr jemand daran, daß Pädagogik als Instrument 

zur Bewältigung zukünftiger gesellschaftlicher Bedürfnisse mißbraucht wird, im Gegenteil - 

der Öffentlichkeitsanspruch wird zur Legitimation. 

 

Jeder Reformgedanke zielt auf Verbesserung und macht nur dann Sinn, wenn ein Defizit 

diagnostiziert wurde. Daher basiert auch für Ralf KOERRENZ jedes Reform-Denken in der 

Pädagogik - typologisch gedeutet - auf der Verschränkung zweier Polaritäten. Die eine 

Polarität ist die von Individuum und Gesellschaft und thematisiert die Zielsetzungen der 

Reform. Die andere Polarität ist die von Person und Institution und thematisiert die Wege 

der Reform. Die Kreuzung beider Polaritäten in einem Koordinatenkreuz dokumentiert das 

Spektrum reformpädagogischen Denkens und Handelns. 

 

Die Verbesserungsabsicht richtet sich auf zwei verschiedene Zielgruppen: das Individuum 

und die Gesellschaft. Auch wenn es auf den ersten Blick so scheinen mag, als würden sich 

Vorschläge zur pädagogischen Reform primär auf die Verbesserung des pädagogischen 

Handelns selbst beziehen, im Hintergrund - so die These - steht immer eine Effektivität in 

intentional bestimmter Hinsicht, die in der Regel den Rahmen des Innerpädagogischen 

übersteigt.235 Koerrenz vertritt damit in überraschender Übereinstimmung mit den Vertretern 

der philosophischen Pädagogik, (wie z. B. Heitger) die die Selbstbestimmung des 

Individuums zum obersten Prinzip erklären, die Ansicht, daß dort, wo das Vorhandensein von 

Intentionalität geleugnet wird, der Verdacht der Verschleierung von Machtinteressen lauert. 

Wem die eine oder andere Reformidee dienen soll, bleibt daher eine unverzichtbare Frage. 

 

Über die erzieherisch motivierte Wandlung von Personen wird dann in vielen Positionen der 

Wandel der Gesellschaft intendiert bzw. erhofft. In der Gegenposition ist die Strategie 

 
234Heitger, Marian: Bildung und Zukunft. a.a.O., S. 106. 
235vgl.Koerrenz, Ralf: Das Reform-Motiv in der Pädagogik als Signatur der Moderne. In: PR 49,  

 Frankfurt 1995, S. 571. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

177 

erkennbar, die gesellschaftlichen Strukturen verändern zu wollen. Dewey forderte schon die 

'gerechte Gesellschaft', die solidarische Gesellschaft oder ein neues, kommunitäres 

Gemeinschaftsbewußtsein.  

 

Der eine Reformweg intendiert eine Verbesserung der Gesellschaft über die Veränderung des 

Verhaltens der Erziehenden und deren methodisches Repertoire. Der Akzent liegt also auf der 

habituellen Veränderung des Erziehungspersonals, während der andere Weg, die Reform der 

Institutionen, die strukturellen Bedingungen der Erziehung umfaßt. Ganz im Sinne Deweys 

treten hierbei die Personen hinter der von Strukturen erwarteten Erziehung zurück. Koerrenz 

macht also kein Hehl aus der manipulativen Absicht der Reformpädagogik, womit er dem 

eigentlichen Ziel der Aufklärung - der Erziehung zur Mündigkeit - widerspricht, obwohl dies 

auch in der Reformpädagogik immer wieder propagiert wird. 

 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

178 

7.6 ZWISCHEN INDIVIDUALISIERUNG UND SOLIDARITÄT 

 

 

In Democracy and Education fordert Dewey größere Individualisierung und Sozialisierung, 

um die Freude am Unterricht zu steigern. Schüler sollen somit von Objekten zu Subjekten des 

Lernprozesses werden, was Einsicht wie Mitbestimmung voraussetzt. Erst Carl ROGERS mit 

seinem personenorientierten Ansatz fordert für die schulische Atmosphäre ein Höchstmaß an 

individueller Selbstverwirklichung. Die Allgemeine Pädagogik muß aber, um ihrer Existenz 

willen, eine den Augenblick überdauernde und das bloß Individuelle, das bloße hic et nunc 

überschreitende Geltung beanspruchen. Daher vermutet Heitger zurecht bei jeder 

Überbetonung des Individuellen die Gefahr der willkürlichen Auslegung, sobald das 

Individuum vom Zwang der Begründung befreit werden soll. Eine rücksichtslose 

Selbstverwirklichung hebt selbst die soziale Pragmatik auf. 

 

Der säkulare Trend zur Individualisierung führte zwar in der Arbeitswelt anfänglich zu 

ganzheitlicheren Arbeitsvollzügen, im individuellen Lernprozeß zur Ausweitung von 

Lernphasen in der Biographie des einzelnen und im Alltag zur Steigerung von Konsum und 

Ausdehnung des Einflusses der Medien. All diese Kriterien repräsentieren heute die viel 

beschworene Erlebnisgesellschaft. Es wird auch immer augenfälliger, daß die fortschreitende 

Individualisierung mit einer Herabsetzung des Organisationspotentials für Solidarität und 

gemeinschaftliches politisches Handeln einhergeht, obwohl für die Bewältigung ökologischer 

Risiken und sozialer Probleme der nahen Zukunft ein solidarisches Verhalten mehr denn je 

notwendig wäre. Ein Blick auf die Schwierigkeiten, mit denen heute politische Parteien bei 

der Gewinnung jugendlicher Mitglieder konfrontiert sind, oder die geringe Beteiligung an den 

Wahlen auf den Universitäten zeigt diese prekäre Situation deutlich auf. 

 

Käte MEYER-DRAWE stellt in ihrer Analyse zum Thema "Tod des Subjekts - Ende der 

Erziehung?" die berechtigte Frage, ob Wissenschaft und Technik allein garantieren, daß 

Emanzipation möglich ist. Die selbst produzierten Mächte sind ähnlich bedrohlich geworden 

wie die damals in der Natur vorgefundenen, die durch methodischen Gebrauch von der 

Vernunft unterworfen wurden. Das Gerücht vom Tod des Subjekts ist eine Reaktion auf die 

Erfahrung, daß Aufklärung dialektisch, daß die Moderne ambivalent ist, daß das Machbare 

vielleicht unbeherrschbar ist. Die Schlußfolgerung, die die Autorin daraus zieht, ist: "Das 

Subjekt, das vergessen hat, daß es doppeldeutig ist, nämlich herrschend und beherrscht 

zugleich, kann sich gerade angesichts seiner grenzenlosen Sehnsucht nach Selbstverfügung 

oft nur noch als beherrscht ausmachen."236  

 
236Meyer-Drawe, Käte: Tod des Subjekts - Ende der Erziehung? In: Pädagogik 7-8/96, S.49. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

179 

Der Beitrag der sogenannten Postmoderne zu Theorien der Erziehung liegt also darin, daß sie 

an die Zerrissenheit moderner Subjektivität erinnert. Reine Selbstbestimmung und bloße 

Fremdbestimmung sind demnach Trugbilder. 

 

Das 'eigene Leben' ist für Ulrich BECK aber ein reflexives Leben. Selbstverwirklichung und 

Selbstbestimmung sind, so rechtfertigt er den Anspruch, keineswegs nur individuelle Ziele, 

sondern oft auch öffentliche Lückenbüßer, nämlich die Kehrseite der Folgeprobleme, die alle 

Teilsysteme der pluralistischen Gesellschaft auf die dann plötzlich 'mündigen Bürgerinnen 

und Bürger' abwälzen. Daher sieht er im Zwang zur Selbstverwirklichung eine Einbindung 

des Einzelnen in weltweite Zusammenhänge und definiert 'das eigene Leben', indem er dessen 

Widersprüchlichkeit aufzeigt: Die Lebensformen der Postmoderne gelten als weitgehend 

beliebig. Was aber oft verkannt bleibt, ist die zentrale Tatsache, daß "die soziale Architektur 

des 'eigenen' Lebens zwischen Individualisierung und Globalisierung, Aktivität und 

Zuweisung von Anforderungen, sich immer mehr dem eigenen Zugriff vollständig 

entzieht."237 

 

Bevor er die Frage nach der Sozialmoral des "eigenen Lebens" erörtert, bemüht er sich aber, 

zwei Mißverständnisse auszuräumen: Das 'egoistische Markt-Mißverständnis' und das 

'traditionalistische Mißverständnis'. Beim ersten wird der einzelne als Nutzenmaximierer 

gedacht, somit wird das eigene Leben, das in vielfältige, unübersichtliche, widerspruchsvolle 

Interdependenzketten eingebunden ist, worin das Individuum zu handeln gezwungen ist, 

zugleich ein globales Leben. Daher muß für ihn 'das eigene Leben' sich Fremdes zueigen 

machen, will es als eigenes überleben. Ein traditionalistische Mißverständnis der Wir-Moral 

entdeckt er im Vorwurf an die 'Ethik des eigenen Lebens', nämlich amoralisch zu sein und 

vorgegebene Solidaritätsformen abzulehnen. Dem entgegnet er, daß das 'eigene Leben' sehr 

wohl auch ein sozialmoralisches Leben, "ein Leben auf der oft händeringenden Suche nach 

einem Dasein mit und für andere"238 sei. In der Folge erwartet er von der "selbstgewählten 

Sorge für den anderen" eine Selbstbegrenzung und Selbstsinngebung des eigenen Lebens. Die 

idealisierende "gegenseitige Sorge füreinander" beruht - laut Beck - auf unerschütterlichem 

Vertrauen in offene Identitäten und Handlungsprogramme, die letztlich durch die Gnade des 

Selbstzweifels ermöglicht werden, was als Mangel- und Mängelbewußtsein die Tür in die 

Gemeinsamkeit der eigenen Leben öffnet. Dieser fast religiöse Naturoptimismus bestätigt 

aber nur die heutige Tendenz, sich eher seine Individuallage zum Maß des Handelns zu 

nehmen als Grenzen zugunsten des anderen zu akzeptieren. 

 

 
237Beck, Ulrich. Das 'eigene Leben' in die eigene Hand nehmen. In: Pädagogik 7-8/96, S.45. 
238Beck, Ulrich: ebenda, S. 46. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

180 

Bezugnehmend auf Hans JONAS, der dringlich eine 'Ethik der Erhaltung und Abwendung, 

nicht des Fortschritts und der Perfektion' fordert, spricht er nach Hinzufügen des Begriffs der 

'Vor-Sorge' von einer Ethik individueller und kollektiver Verantwortung, die uns in die Lage 

versetzen könnte, unterschiedliche Interessen zu überbrücken. Für ihn heißt Verantwortung 

nicht Pflicht, sondern er setzt im Unterschied dazu das "Ausbuchstabieren der Gründe" 

voraus, womit er recht nahe an Heitgers Überzeugung von Verpflichtung zur Argumentation, 

zur Begründung von Geltungsansprüchen kommt. Diese Art von Verantwortung ohne 

Rückbeziehung auf allgemeingültige Prinzipien als Antwort auf globale Herausforderungen 

ist allerdings so sehr individualistisch akzentuiert, daß sie wiederum willkürlich 

interpretierbar wird. 

 

Neil POSTMAN sieht hingegen den Sinn der Schule darin, daß Individuen in einer 

Umgebung lernen, in der individuelle Bedürfnisse dem Gruppeninteresse untergeordnet 

werden. Er glaubt, daß - im Gegensatz zu den Medien der Massenkommunikation, die eine 

individuelle Reaktion hervorrufen und privat erfahren werden, - das Klassenzimmer das Ziel 

hat, das Ego zu zügeln, das Individuum mit anderen zu verbinden und die Notwendigkeit und 

den Wert des Zusammenhalts nachzuweisen. Bezugnehmend auf den Einsatz des Computers 

in der Schule, der zwar die persönliche Autonomie verstärkt und individuelle 

Problemlösungen begünstigt, macht er auf die schwindenden Möglichkeiten, 

Zusammengehörigkeits- und Verantwortungsgefühl zu fördern, aufmerksam. In seiner 

Schlußfolgerung regt er zu einer Reflexion auf wertbezogene Pädagogik an, wenn er sagt: 

"Obwohl die neuen Technologien das Problem des Zugangs zum 'Lehrstoff' lösen mögen, 

arbeiten sie gegen das, was 'soziale Werte' genannt wird. Das schließt auch das Verständnis 

demokratischer Prozesse ein."239  

Es geht ihm demnach vorrangig darum, die Kinder in eine Umgebung zu bringen, welche die 

Zusammenarbeit, die Sensibilität und Verantwortung für andere fördert, kurz: um die 

'Schaffung' von zivilisierten Menschen, die bereit sind, gewisse Regeln des Zusammenlebens 

zu achten. 

 

Wenn wir, so wie Dewey es sieht, die Menschenwürde als zu wahrendes Schutzobjekt und 

nicht als zu erreichendes Erziehungsziel verstehen, dann ist es nicht verwunderlich, daß 

das Subjekt zum Maß, also maßgebend wird. Dies ist beispielsweise bei der 

"erfahrungsoffenen Didaktik"240 der Fall. Wenn die Inhalte nicht mehr das objektive Zentrum 

des Unterrichtsgeschehens bilden, werde, so SCHIRLBAUER, das "subjektiv Bedeutsame" 

des Schülers nicht bloß zugelassen, sondern selbst "zum Zentrum und Worumwillen des 

Unterrichts überhaupt"241 gemacht. HEITGER sieht darin das Ende der Pädagogik: "Würde 

 
239Postman, Neil: Keine Götter mehr. Das Ende der Erziehung. dtv: München 1997, S.65. 
240Schirlbauer, Alfred: Junge Bitternis. Eine Kritik der Didaktik, Wien 1992. S.79. 
241a.a.O., S.80. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

181 

man das Kind in seiner Individuallage nicht unter der Norm des Logos sehen, sondern selbst 

als maßgebend, so müßte das den Prozeß des Pädagogischen aufheben, da man offensichtlich 

an das Ende gekommen wäre."242 

 
242Heitger, Marian: Über den Begriff der Normativität in der Pädagogik. In: Pädagogische Grundprobleme in 

 transzendentalkritischer Sicht. Heitger, Marian (Hrsg.).; Ipfling, Heinz-Jürgen. Bad Heilbrunn/OBB. 

 1969. S.104. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

182 

7.7 ZWISCHEN EIGENERFAHRUNG UND INSTRUKTION 

 

 

Laut Deweys pädagogischem Credo zur Projektmethode, die für ihn ein strukturierendes 

Prinzip im Unterricht darstellen soll, muß der Lehrer dafür sorgen, daß der Unterricht 

kontinuierlich verläuft und der/die  SchülerIn 'den ganzen Akt des Denkens' vollziehen kann - 

vom Begegnen einer Schwierigkeit über das Entwerfen eines Plans bis zum Lösen eines 

Problems. Nur so könne der/die SchülerIn Erfahrung erweitern und Bildung vertiefen. 

 

Die Grundspannung im pädagogischen Prozeß entsteht zwischen der für Unterrichtserfolge 

notwendigen Subjektnähe der Unterrichtsangebote, die ja von Dewey unermüdlich gefordert 

wird, einerseits und der gleichfalls unabdingbaren Distanzierung von der persönlichen 

Biographie des Lernenden andererseits.  

Eines der radikalsten Schulexperimente unseres Jahrhunderts, das PARKWAY PROGRAM  

von Philadelphia/USA (Ramseger243 berichtete darüber), das sich zum Ziel setzte, "praktisches 

Lernen" außerhalb des Schulgebäudes, also Eigenerfahrung in öffentlichen Institutionen und 

Einrichtungen zum Normalfall schulischer Bildung zu erklären, war nach fünf Jahren (1969-

1974) aufgrund der chaotischen Grundstruktur am Ende. Die Kurzlebigkeit des Projekts legt 

die Vermutung nahe, daß Eigenerfahrung professionelle Instruktion, also institutionalisiertes 

Lernen, nicht überflüssig macht.  

 

Jörg RAMSEGER kommt in seiner Diskussion über den wiederkehrenden Streit zwischen 

Herbartianismus und Reformpädagogik, nachdem er die eher "subjektorientierte" 

Betrachtungsweise der mehr "instruktionsorientierten" gegenübergestellt hat, zu folgendem 

Schluß: "Die eine Position droht also, der Beliebigkeit anheimzufallen, die andere ist 

permanent davon bedroht, doktrinär zu sein."244 Für Ramseger ist aber jeder Unterricht 

zugleich interaktiv und gegenstandsbezogen bestimmt. Unterricht ist immer ein 

Verständigungsprozeß, und immer wird in ihm Verständigung über etwas gesucht. Diese 

Einschätzung erinnert an PETZELT und HEITGER gleichermaßen. Er kritisiert an der 

subjektorientierten Betrachtungsweise, daß nur subjektive Interpretationen ausgetauscht 

werden können, daß aber ein Sachverhalt erst objektiviert werden könne, wenn irreführende 

Interpretationen durch bessere Argumente bereichert und diversifiziert werden, während eine 

instruktionsorientierte Betrachtungsweise Gefahr läuft, immer schon im voraus wissen zu 

wollen, worin die Objektivität eines Gegenstandes besteht, und welches die jeweils 

gegenstandsangemessene Veränderung der Subjekte sein müßte. Damit tritt er für eine 

bewußte Trennung zwischen unterrichtlicher Erfahrungserweiterung und 

 
243Ramseger, Jörg: Unterricht zwischen Instruktion und Eigenerfahrung, In: Zeitschrift für Pädagogik,  

 1992, S . 825- 835. 
244Ebenda, S. 833. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

183 

außerunterrichtlichem Leben und Handeln ein und fordert eine thematische und 

methodische Öffnung des Unterrichts. Resümierend räumt er allerdings ein: "Weder darf ein 

erziehender Unterricht die Lernenden weiterhin der Frustration einer permanent lebensfernen 

Unterrichtswirklichkeit aussetzen, noch darf er die Illusion wecken, der Unterricht selber sei 

schon die Wirklichkeit, auf die die Schule vorbereiten soll."245 

 

Dieselbe Überzeugung, die keine Ausblendung der anderen Position beinhaltet, erinnert stark 

an Heitgers Worte in bezug auf reformpädagogische, naturoptimistische Erwartungshaltung, 

die grundsätzlich von der Existenz der Neugierde beim Kind ausgeht, dem mit 

Motivationshilfen, didaktischen Tricks und Sozialisationsstrategien zu begegnen sei. Diese 

populistischen Theorien erfreuen sich großer Beliebtheit, verschweigen jedoch, daß jeder 

Fall pädagogischen Handelns eine einmalige Konstellation darstellt, eine eigene 

Problematik bei sich hat, die von den theoretischen Konstrukten nicht erfaßt werden kann. 

"Diese Illusion erwächst aus dem Machbarkeitswahn modernen Denkens und lockt kaum 

einlösbare Versprechen, besonders wirksam und wirklichkeitsnah zu sein"246. Seine kritische 

Schlußfolgerung aus dem zeitgeistkonformen Appell an die 'Lebensnähe' lautet daher: "Die 

vermeintliche Lebensnähe der Theorie scheint gerade das Gegenteil zu erzeugen, nämlich 

Illusionen, die enttäuscht werden müssen." Aus der Auseinandersetzung mit eher subjekt- und 

eher instruktionsorientierten Ansätzen in der schulpädagogischen Literatur ergibt sich für 

Ramseger ein neuer "Viertakt"247 des pädagogischen Handelns in der Schule: 

 

1 Der Unterricht muß (mit BECK, BÖHM, DIEDERICH, GIESICKE, HEITGER, 

PRANGE, SCHIRLBAUER u.a.m..) als 'erziehender Unterricht' über den besonderen Fall 

hinaus zum jeweils "allgemein Gemeinten" vordringen, also auf Objektivierung subjektiver 

Interpretationen der Realität dringen. 

 

2 Der Unterricht muß - gemäß dem Credo der Reformpädagogen - als erziehender 

Unterricht 'an das Wirkliche anschließen'; und er muß, um wirksam zu werden, 

Erfahrungserweiterung als eigenständige "Einwurzelung" neuer Erkenntnis in die Erfahrung 

des lernenden Subjekts ermöglichen. 

 

3 Und die Schule muß - gegen reformpädagogische Illusionen einer Einheit von Leben 

und Lernen - gleichzeitig die begrenzten Möglichkeiten einer solchen Vorgehensweise im 

Auge behalten, um sich nicht mit unerfüllbaren Hoffnungen auf unmittelbare 

Lebensbedeutsamkeit ihrer Bemühungen selbst zu überfordern. 
 

245Ebenda.,  S. 844. 
246Heitger, M.: Pädagogik im Widerspruch - Vom populistischen Umgang mit Schule und Erziehung. In: 

 Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Band 13. (Hrsg.)Angelika Wenger-Hadwig. 

 Innsbruck/Wien 1996, S.88.  
247vgl.Ramseger, Jörg: a.a.O.,  S.844 f. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

184 

 

4 Aber sie muß sich auch - gegen instruktionsorientierte Beschränkungen - dem Leben 

öffnen und die Schüler zum Handeln jenseits des Unterrichts ermutigen. 

 

Für HEITGER, SCHIRLBAUER, BÖHM, PRANGE, ZIEHE und viele andere Vertreter der 

Allgemeinen bzw. der Personalen Pädagogik führt der Versuch, die Bedürfnisse, Wünsche 

und Neigungen des konkreten Menschen zur Begründung der Absichten von Pädagogik zu 

erklären, konsequenterweise zu deren Auflösung. Wenn ihre Aufgabe  sich auf die 

Ermöglichung des Gewährens und Wachsen Lassens (growth bei Dewey) reduziert, womit 

willkürliche Bedürfnisse normativen Anspruch gewinnen, dann wird "der Vollzug des Lebens 

(wird) nicht mehr als Aufgabe verstanden, sondern folgt den sinnlichen Antrieben und 

Instinkten"248. 

 

Jedoch eine Pädagogik, die im Personsein des Menschen ihren Ausgang und ihr Telos findet, 

steht im Widerspruch zu einer Anthropologie ohne Sollen, die nahelegt, "daß das, was ist, 

auch schon immer das ist, was sein soll, bzw. daß Faktizität und Normativität so miteinander 

koinzidieren, daß diese ihren Forderungscharakter verliert."249 

 

Die Herausforderung der pädagogischen Zukunft besteht also darin, die verhärteten 

Positionen aufzugeben, jegliche Polarisierung zu vermeiden und in einen echten Dialog 

einzutreten, um zum Gelingen eines gemeinsamen Anliegens beitragen zu können. Heitgers 

Vorstellung von bleibenden Bildungsaufgaben korrespondiert mit einer positiven 

Grundhaltung im Umgang mit Andersdenkenden, die geprägt ist vom Respekt vor der 

Seinswürde jedes Individuums. Diese Überzeugung kommt unmißverständlich bei Heitger 

zum Ausdruck, wo er über das Eigentliche seines Pädagogik-Selbstverständnisses auf 

folgende Art und Weise reflektiert: "Dialogfähigkeit und Mitmenschlichkeit, Denkfähigkeit 

und Argumentationsfähigkeit, Bereitschaft zur Anerkennung des anderen als Person, zur 

Verantwortung, zur Besonnenheit, zum Abbau von Vorurteilen..."250 

 

Neil POSTMAN wagt es sogar, John Deweys berühmtestem Aphorismus (learning by doing) 

zu widersprechen, wenn er sagt, "daß wir weit mehr lernen, indem wir etwas nicht tun; durch 

Versuch und Irrtum nämlich, indem wir Fehler machen, sie korrigieren und so weiter. Wir alle 

haben immer und ständig das Arbeiten an Verbesserungen nötig. Und das schließt die Lehrer, 

 
248Heitger, M.: Der Mensch als gemessenes Maß; Notwendigkeit und Möglichkeit von Bildung. In: 

 Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart, Bd. 12: Der Mensch - das Maß der Bildung? Angelika 

 Wenger Hadwig (Hrsg.), Innsbruck/Wien 1994,  S. 110. 
249Ebenda,  S. 111. 
250Heitger, M.: Das Unzeitgemäße einer zeitgemäßen Pädagogik. In: Grundfragen der Pädagogik der 

 Gegenwart, Bd. 14 : Angelika Wenger-Hadwig(Hrsg.), Innsbruck/Wien 1996, S. 115. 



Widersprüche im neuen Denken der Gegenwartspädagogik 

185 

die Schüler und die Lehrbücher ein."251 Damit meint er ein Lernen im Bewußtsein der 

eigenen Fehlbarkeit und der Fehlbarkeit anderer. Aber die meisten Lehrer sehen ihre 

Rolle als die von "Wahrheitsvermitteln", die daran arbeiten, die Intelligenz und das Wissen 

der Schüler zu erweitern, indem sie ihnen unwiderlegbare Tatsachen und unwandelbare 

Wahrheiten vermitteln oder sie dazu bringen, sie selbst zu entdecken. Als Irrtumsdetektoren 

könnten sie Schülern helfen, die Fehler in ihrem Wissen und ihren Fertigkeiten zu reduzieren. 

Er sieht die Rolle der Lehrer auch darin, die Schüler von Irrtümern zu befreien, und verweist 

in diesem Zusammenhang auf die frühen Dialoge Platos, die ja kaum etwas anderes sind als 

Meditationen über den Irrtum. Überspitzt ausgedrückt: Die Lehrer sollten weniger daran 

interessiert sein, die Schüler schlau zu machen, sondern mehr daran, sie weniger dumm zu 

machen. Denn Fehler zu machen ist keine Sünde. Die Sünde liegt in unserer Weigerung, 

unsere eigenen Annahmen zu überprüfen, in unserem Glauben an unerschütterliche 

Wahrheiten.  

 

 

 

 
251Postman, Neil: Keine Götter mehr. Das Ende der Erziehung. dtv München 1997, S. 146. 



 

186 

 

8 ZUR FRAGE DER ZEITGEMÄSSHEIT DER  

 LIBERALEN BILDUNGSREFORM 

 

8.1 IST DIE LIBERALE BILDUNGSREFORM DER 60ER JAHRE IMMER NOCH 

 AKTUELL? 

 

 

Ein großer Teil derer, die heute Schule gestalten, war an den Modernisierungsprozessen der 

60-er und 70-er Jahre beteiligt. Älterwerden hieß für diese Generation: Befreiung von den 

beengenden Traditionen der 50-er Jahre.  

Gesellschaftstheoretische und zeitdiagnostische Analysen (ZIEHE252) verweisen seit einigen 

Jahren auf eine 'zweite Modernisierung', auf grundlegende soziale und kulturelle Umbrüche in 

den 80-er und 90-er Jahren. Diese Wandlungsprozesse - diskutiert unter dem Etikett der 

"Postmoderne" - sind allerdings leiser verlaufen, folgen keinem einheitlichen 

Deutungsmuster, präsentieren sich nicht in spektakulären Aktionen. Gleichwohl sind sie im 

Berufsalltag als Herausforderungen zu spüren, ihre Hintergründe aber nur schwer 

aufzuklären. 

Latente Verunsicherungen als Folge der Modernisierungsdynamik haben zur Folge, daß das 

Vertrauen in die technisch-wissenschaftliche Machbarkeit der Gesellschaft geschwunden ist. 

(Beispiel Tschernobyl). Auch für sie stellen sich mehr Fragen als Antworten. Darüber hinaus 

stellt sich für die Pädagoginnen und Pädagogen die berechtigte Frage: Wie soll ich die, die in 

die 'Risikogesellschaft' hineingeboren wurden, in diese Welt einführen? In der Folge möchte 

ich in drei Antwortversuchen zu 8.1 die Fragwürdigkeit einiger reformpädagogischer 

Überzeugungen aufzeigen.  

 

 

 

8.1.1  NEUORIENTIERUNG STATT BEFREIUNG AUS TRADITIONEN 

 

Nicht Befreiung aus festgefügten Traditionen ist für heutige Schüler(innen) der 

biographische Hauptkonflikt, sondern Orientierungs(ver)suche in einem lockeren Gewebe 

aus Themen, Bildern, Moden und Wahrnehmungsgewohnheiten. Daher teile ich mit Ziehe die 

Auffassung, daß sich schulpädagogische Reformimpulse nicht mehr auf die Motive und 

Deutungen der 70-er Jahre verlassen sollten. Hieß es in der ersten Modernisierungsphase 

noch: Kampf um Enttraditionalisierungen, Auseinandersetzung mit den Autoritäten, gegen die 

Repression, so geht es der heutigen Jugend mehr um die Sinn- und Motivierungsfrage. Die 

drängenden Fragen heute sind: 'Wofür' möchte und kann ich sein, nicht mehr 'Wogegen'. 

 
252Ziehe, Thomas: Adieu, 70er Jahre! In: Pädagogik 7-8/96, S.35-39. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

187 

 

In einer postmodernen, pluralistischen Gesellschaft, wo familiäre und kulturelle Bindungen 

im Auflösen begriffen sind, wo das 'global village' auch seine Kehrseite zeigt, darf es nicht 

verwundern, wenn die Jugend sich nach irgendeiner Form von Zugehörigkeit sehnt, um dort 

die mangelnde Sicherheit im Alltag zu kompensieren. Der Bogen von Möglichkeiten erstreckt 

sich vom Mitglied des Fußball-Fanclubs bis zur Selbstaufgabe in einer Sekte. 

 

Es ist äußerst schwierig, wenn nicht gar unmöglich, den Übergang von der ersten 

Modernisierungsphase zur zweiten, die oft auch als "Postmoderne" apostrophiert wird, 

zeitlich zu fixieren. Die postmoderne Theorie stellt den Gedanken einer unilinearen 

Geschichte in Frage. Demnach kann auf die Moderne nicht die Postmoderne folgen, weil das 

einem Eingeständnis eines geschichtlichen Fortschritts und einem Rückschritt in die 

Mythologie der großen Erzählungen gleichkäme. Nur in der Architektur bin ich auf ein 

präzises Datum für den Beginn der Postmoderne gestoßen: Am 15. Juli 1972 wurde in St. 

Louis/Missouri eine ehemals preisgekrönte soziale Wohnanlage wegen "Unbewohnbarkeit" 

mit Dynamit in die Luft gesprengt, was - laut Charles Jencks - dem 'Tod des internationalen 

Stils der modernistischen Kunst, dem Ende des abstrakten Funktionalismus'253 im Sinne von 

Mies van Rohe, Gropius, Le Corbusier und anderen gleichkam. Andernorts wurde derselbe 

Funktionalismus noch Jahre danach als modernistischer Erfolg bejubelt. Abhängig von Land, 

Bevölkerungsstruktur, ob urban oder rural im Charakter, müßten demnach die zeitlichen 

Einordnungen unterschiedlich ausfallen.  

 

Laut Aufzeichnungen seines fiktiven Unterrichtsbesuchs in der Bielefelder Laborschule 

(20.11.1982), wo nach Dewey‘scher Reformpädagogik unterrichtet wird, hält Fritz Bohnsack 

nach Interviews mit dort tätigen Lehrern zum Thema "Schulmüdigkeit" fest:  

"Die normative Basis schulischer Bildungsprozesse löst sich auf, traditionelle 

Selbstverständlichkeiten des Bildungsbemühens, Generationenverhältnisses und der 

Selbstdisziplin, von denen die Schule zehrte, gehen dieser verloren. Ein Wertewandel 

zeichnet sich ab, der als Verschiebung der Zukunfts- auf die Gegenwartsorientierung die 

Erfüllung jugendlicher Erwartungen an die Schule erschwert."254   

 

Sicherlich würde man die Schule überfordern, würde man ihr einseitig das gesellschaftliche 

Sinndefizit anlasten. Schon KLAFKI255 stellte 1984 die These auf, daß die 

Wissenschaftsorientierung als didaktisches Prinzip aus sich selbst heraus auf die notwendige 

Verbindung mit seinem 'Gegenpol': der Schülerorientierung verweist, also auf die 
 

253cf.  Appignanesi and Garret: Postmodernism for Beginners, Icon Books, Cambridge 1995, pp.114-115. 
254Bohnsack, Fritz: Dewey in Bielefeld. In: Pädagogische Rundschau. 38, 1984/1. S.71-76. zitiert In:  

 Dienelt, Karl: Das Neue Denken in der Erziehungswissenschaft. Wien 1989, S. 232. 
255Klafki, Wolfgang: Thesen zur 'Wissenschaftsorientierung' des Unterrichts. In: Pädag. Rundschau, 38, 

 1984,/1, S. 79-87.  



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

188 

Berücksichtigung der individuellen und sozialen Lebenswelt, der Alltagswirklichkeit der 

Schüler. Genauer betrachtet, müsse aber die mit der Wissenschaftsorientierung jeweils zu 

vermittelnde "Lebensorientierung" noch einmal differenziert werden: Es gehe zum einen um 

die gegenwärtige, jugendliche "Lebenswelt" (Alltagswelt) der Schüler (Schülerorientierung 

i.e.S.), zum anderen aber immer auch um die Orientierung der Schüler auf ihre künftigen 

individuellen und gesellschaftlichen Möglichkeiten. 

 

 

 

8.1.2   DIE SOZIALISATIONSWIRKUNG DER ALLTAGSKULTUR ODER DIE 

 NORMATIVITÄT DES FAKTISCHEN 

 

 

Thomas ZIEHE verweist in seiner Analyse der pädagogischen Gegenwart auf das Faktum, 

daß eine durchmodernisierte Alltagskultur - ein lockeres Gewebe aus Themen, Bildern 

und, Orientierungsmustern - selbst Sozialisationswirkung hat. Diese Auffassung begründet 

er mit unserer Gesellschaftsrealität, wo die Alltagskultur selbst zur dominanten Kultur 

geworden ist und demnach die Hochkultur nicht mehr als normatives Dach 'über' der 

Alltagskultur fungiert. Die Entmächtigung der Hochkultur hat längst stattgefunden.  

Ein zweites Charakteristikum der heutigen Alltagskultur scheint ihm der Befund, daß sie in 

ihrer Enttraditionalisierung längst zu etwas Selbstverständlichem geworden ist, daß sie in der 

ersten Phase, pauschal gesprochen, aus gesellschaftlichen Effizienzsteigerungen und 

kulturellen Rationalisierungsprozessen bestand, in der zweiten Phase aber entzaubert und 

trivialisiert wurde. "Die Informalisierung des Alltagslebens wird von jungen Leuten gar nicht 

mehr als biographischer Gewinn erlebt, weil sie es anders sowieso nie kennengelernt 

haben."256 

 

Übereinstimmend mit Ziehe möchte ich festhalten, daß im Kontext der zweiten 

Modernisierung "das Vorhaben einer gesteigerten Annäherung des Unterrichts an die 

Schülerhorizonte oder an die Alltagskultur überhaupt nicht mehr produktiv (ist), weil dies 

nichts anderes mehr wäre als eine Fortsetzung von jugendlichen Lebenswelten und von 

üblicher Alltagskultur auf schulischem Terrain."257 darstellen würde. 

Die "heiligen Kühe" der landläufigen Schulkritik, Aspekte, die auf die Anfänge der 

'progressive education' zurückgehen, und damit auf Dewey, die Forderung nach größerer 

Lebensnähe der Lerngegenstände, nach freieren Sozialformen des Unterrichts und nach 

 
256Ziehe, Thomas: a.a.O.,  S..35. 
257Ziehe, Thomas: a.a.O.,  S. 38. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

189 

Ausweitung der pädagogischen Zuständigkeit von Schule und Lehrer sollten daher 

kritisch betrachtet werden, weil sie sich heute anders darstellen. 

 

"Nicht mangelnde Lebensnähe ist heute das Problem, sondern die Gewöhnung an die 

andauernde Alltagsnähe von allem und jedem. Nicht die Verhinderung von 

Selbstbetroffenheit ist das Problem, sondern die subjektive Neigung der Jugendlichen, 

möglichst alle Themen und Situationen sogleich an die eigene Sichtweise anschließen 

zu wollen."258   

 

Auch HEITGER sieht das Problem ähnlich, wenn er sagt: "Wer faktische Bedürfnisse 

normativ setzt, leugnet die Aufgabenhaftigkeit des Menschen, reduziert jene auf einen 

naturalistischen Wachstumsvorgang. Anthropologie verkümmert zur Biologie."259 Aufgrund 

meiner eigenen Beobachtungen im Schulalltag kann ich diesem Befund nur beipflichten und 

in Übereinstimmung die Bedenken äußern, daß ein beachtlicher Prozentsatz der 

gegenwärtigen Lehrerschaft, die auf der Universität und auf den Pädagogischen Akademien 

die Studenten mit sozialkritischen Kampfansagen der 70er Jahre konfrontiert, die 

gegenwärtige pädagogische und soziologische Situation fehldiagnostiziert, denn "Aus der 

Nichtrealisierung der 70er-Jahre-Programmatik sollten wir jedenfalls nicht schließen, die 

traditionelle Schule hätte 'deswegen' unverändert überdauert."260 

 

Die dogmatischen Forderungen John Deweys vor hundert Jahren (My Pedagogic Creed 

1896), daß die Schule 'gegenwärtiges Leben' zu repräsentieren hat, daß der Lernprozeß in 

einer 'Miniaturausgabe der Gesellschaft' stattfinden soll, daß 'schulische Lernprozesse 

generell an außerschulischen orientiert' werden sollen, machten für die Jugendlichen der 70er 

Jahre, die sich nicht mehr mit hierarchischen Strukturen abfinden wollten, Sinn, als die 

soziale Revolution angestrebt und alle egalitären Hoffnungen in das Individuum gesetzt 

wurde. Dies erscheint umso einsichtiger, wenn man berücksichtigt, daß damals noch manch 

ein Pädagoge sich erfolgreich hinter seiner positionsbedingten Autorität verstecken konnte, 

daß damals noch um mehr emanzipatorische Rechte am Arbeitsplatz oder gar um 

Frauenrechte gekämpft werden mußte und eine erziehungsbedingte Bescheidenheit vor 

überzogenen Ansprüchen schützte. Dasselbe galt auch für die Generationen nach den 

Kriegswirren, für die ihre Werte wie Vaterlandsliebe, Gehorsam und Pflichtbewußtsein 

pervertiert worden waren und denen ein Rückfall in verknöcherte Privilegienstrukturen, eine 

Restauration anderer tradierter Werte fragwürdig erscheinen mußte. Somit erfuhr die erste 

große Bildungsreform in den 70er Jahren die überwältigende Unterstützung der Mehrheit, 
 

258Ziehe, Thomas: a.a.O.,  S. 38. 
259Heitger, Marian: Der Mensch als das gemessene Maß; Notwendigkeit und Möglichkeit von Bildung. 

 In:Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Bd. 12: Der Mensch - das Maß der Bildung? 

 Innsbruck/Wien 1994, S. 114. 
260Ziehe, Thomas: a.a.O.,  S. 36. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

190 

Identifikationsprobleme mit den wieder erhobenen Forderungen nach mehr demokratischen 

und partizipatorischen Grundstrukturen gab es kaum. Einwände wurden nur dort erhoben, wo 

die Bildung des 'Neuen Menschen' allzu dogmatisch gefordert wurde. Die 

Enttraditionalisierungstendenzen kamen dem Wunsch, die Vergangenheit zu verdrängen, 

entgegen. Der Kampf gegen die Autoritäten war gleichzeitig begünstigt durch ein weit 

verbreitetes Syndrom der Schuldverdrängung, die Einsicht für die Notwendigkeit einer 

Neuorientierung wurde mehrheitlich geteilt, vor allem bei der jüngeren Generation, die neu 

erlangten Freiheiten im Denken wurden allgemein begrüßt. 

 

Was die Forderung heute nach freieren Organisationsformen anbelangt, ist Öffnung der 

Schule im Sinne von Er-öffnung sicherlich zu bejahen, nicht aber als Verdoppelung der 

Alltagsgewohnheiten, sondern als Eröffnung von Möglichkeiten zu ungewohntem Lernen. 

Die Denunziationsrede von der "Verkopfung" halte ich für einen ärgerlichen Fehlgriff. 

Kognition ist in weiten Teilen der Reformöffentlichkeit zu einem Zwangsbegriff geworden, 

und Abstraktionsfähigkeit erscheint manchen fast schon als eine Form von Charaktermangel. 

Wenn die Schule aber ein eröffnendes Angebot für Ungewohntes bieten will, so folgert Ziehe 

im selben Artikel, "dann gehört Erfahrung mit kognitiver Sorgfalt und mit der gedanklichen 

Sportivität eines Detektivs allemal dazu."261  

 

Eine weitere Steigerung von Informalisierung und Wahrnehmungszerstreuung halte ich 

ebenfalls für kontraproduktiv, weil der Situationsmix längst zum Normalfall geworden ist. 

Wie oft machen wir im Alltag alles gleichzeitig: Gehen, Essen, Reden, Schauen. Ungewohnt 

ist das Gegenteil. Eine Wegnahme von Regeln und Kleinstritualen bedeutet nicht 

notwendigerweise Entlastung der Schüler. Oft ist das Gegenteil der Fall: Belastung durch 

eigenverantwortliches Handeln in einem Ausmaß, dem das Kind noch nicht gerecht werden 

kann. Es verläßt sich auf den anderen, der die Lösung schon parat hat. Außerdem kann die 

freie Organisationsform auch trivialisierenden Charakter haben und wegen mangelnder 

Herausforderung zu Unlust und Desinteresse führen, oder der unvermeidbare Betriebslärm die 

Konzentration des Edukanden stören und durch die offene Unterrichtsform den Eindruck 

suggerieren, es handle sich bloß um ein Spiel, dessen Ausgang unbedeutend ist.  

 

 

 

 
261Ziehe, Thomas. a.a.O.,  S. .38. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

191 

8.1.3 KEINE REFORM OHNE INTENTION - DIE INSTRUMENTALISIERUNG DER 

 PÄDAGOGIK  

 

 

Heute, wo sich die 'software' der Schulrealität ganz beträchtlich gewandelt hat, wo wir auch 

die Auswüchse der Verabsolutierung dieser erzieherischen Forderungen erfahren haben, ist 

eine kritische Hinterfragung pädagogischer Selbstverständlichkeiten angebracht, weil die viel 

gepriesene Selbstbestimmung sich oft schon als Fremdbestimmung herausgestellt hat und 

eine gewisse Anfälligkeit für Instrumentalisierbarkeit zugunsten politischer Machtinteressen 

unübersehbar geworden ist. Wenn es also in unserer sich rasant verändernden Zeit schon 

fragwürdig erscheint, die kulturelle Semantik der 70er Jahre eine Generation später 

anzuwenden, wie kritisch ist dann erst die Anwendung reformpädagogischer Mittel zu 

beurteilen, die vor drei Generationen Gültigkeit beanspruchten und damals durchaus legitim 

erschienen, als die Lehrer noch Repräsentanten einer kulturellen Tradition waren? 

 

Jede Reformkonzeption wird von einem bestimmten Menschenbild oder 

Gesellschaftsideal wesentlich mitbestimmt. Da die Intention einer jeden Reform in der Regel 

über reine Erziehungstechnologie hinausreicht, bleibt die Erkenntnis: Zahlreiche 

Reformintentionen teilt die Pädagogik mit anderen gesellschaftlichen Gruppen,  wie 

Politikern, Journalisten, Ärzten und nicht zuletzt dem einfachen Menschen von der Straße. 

Dies dokumentiert die Verflechtung gesellschaftlichen Interessensausgleichs mit 

erzieherischem Denken und Handeln. Daher finden die Diskussionen um viele, ja wohl die 

meisten Maßstäbe pädagogischer Reformen "im Vorhof der Pädagogik auf dem Marktplatz 

politischer Mehrheitsinteressen statt, auf dem sich die Pädagogen mit anderen Menschen über 

die Ziele und Wege streiten und schließlich nach den Marktgesetzen (vor allem über die 

Verteilung von Finanzmitteln) verständigen."262 

Den Orientierungsrahmen für die Diskussionen auf diesem Markt der pädagogischen 

Reformmöglichkeiten gibt aber die Verfassung der jeweiligen Gesellschaft vor. Das 

Auslegungsspektrum ist damit auch vorgegeben, denn der der liberalen Gesellschaft 

zugrundeliegende Pluralismus hat ein weites Herz.  

 

Die zweite Eigenheit der Reformintentionen besteht darin, daß sie konkret immer an diverse 

Interessensgruppen der Gesellschaft angebunden sind. Ökonomische Interessen 

widerstreiten den diversen Interessen verschiedener politischer Parteien, während beide 

wiederum in Spannung zu religiösen oder sonstigen weltanschaulichen Positionen treten. Die 

Diskussion um sogenannte "Schlüsselqualifikationen" ist ein plastisches Beispiel für 

 
262Koerrenz, Ralf: Das Reform- Motiv in der Pädagogik als Signatur der Moderne. In : Pädagogische 

 Rundschau 49, Frankfurt 1995,  S. 573. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

192 

entsprechende Vermittlungsbemühungen zwischen den diversen Interessenslagen. Am 

Ausgleich der Interessen kommt keine konkrete Fragestellung des Reformprozesses vorbei. 

Diese prozeßhafte und unabgeschlossene Situation wird solange existieren, solange der 

gesellschaftliche Rahmen nicht totalitär, sondern liberal bestimmt bleibt. Die damit 

verbundene Ambivalenz der Moderne, auf letzte Gewißheiten zu verzichten und 

gleichzeitig auf permanente Findungsprozesse von Wahrheit (Dewey) angewiesen zu sein, ist 

somit unaufhebbar, solange die Einheit des Staates pluralistisch bestimmt ist. 

 

Keineswegs möchte ich in einen konservativen Kulturpessimismus verfallen und nur über die 

Symptome von Wertezerfall und gesellschaftlicher Desintegration lamentieren, die 

Enttraditionalisierungen beinhalten durchaus verteidigenswerte Modernisierungsgewinne. Ich 

halte auch nicht viel von einem Dauerappell an die Tugenden, doch kann ich auch keine 

Affinitäten zu einer sozialistischen Entfremdungsdiagnose feststellen, nur weil dies schon 

Dewey konstatiert hatte und es heute reformpädagogisch opportun ist. Die 

sozialdemokratischen Regierungen, der liberale Wandel der Gesellschaft in den westlichen 

Industrieländern haben den pädagogischen Alltag während der letzten 50 Jahre so sehr 

verändert, daß es fragwürdig erscheint, ob Dewey‘sche Postulate weiterhin so dogmatisch 

vertreten werden sollten. Was ich damit sagen möchte, ist, daß die Menschenwürde in allen 

kollektivistischen Ideologien, auch im marxistisch-leninistischen System mit Füßen getreten 

wurde und daß das im demokratischen Sozialismus tendenziell vorherrschende optimistische 

Menschenbild ebenso oft brüchig geworden ist. 

 

Zur Verdeutlichung meiner Argumentation wage ich zu provozieren: Eine erst jüngst 

erschienene Pressemeldung, die sich auf eine Einrichtung des "Rassenbiologischen Instituts" 

im sozialdemokratischen Schweden des Jahres 1921 verwies, löste nicht nur in Skandinavien 

hitzige Debatten aus. Die Recherchen belegen, daß es dort zur zwangsweisen Sterilisierung 

von "Geistesschwachen" und "sozial Abwegigen" kam. Daß der österreichische 

Sozialdemokrat Julius Tandler in den Dreißigerjahren ebenfalls ohne irgendwelche Bedenken 

"erbhygienische Maßnahmen" propagierte, ist zumindest Historikern bekannt. Man redet nur 

nicht gern darüber. Verständlich nach all dem, was der Nationalsozialismus angerichtet hat.  

 

Natürlich ist es absurd, Sozialdemokratie und Nationalsozialismus auf die gleiche Stufe zu 

stellen. Nicht weniger absurd ist es allerdings, eine Frage nicht zu stellen, ja sie sogar,  

"im Sinne der political correctness, strikt zu untersagen: nämlich die Frage nach der 

inneren Verwandtschaft der kollektivistischen Ideologien dieses Jahrhunderts, die dem 

Menschen die Würde genommen und ihn zur manipulierbaren Masse degradiert haben, 

zum Objekt der Rassen- oder Sozialingenieure."263 

 
263Schwarz, Karl-Peter: Rassenbiologie in Schweden. In: Die Presse , vom  27. Aug.1997, S. 1. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

193 

 

Der Nationalsozialismus hat die Wissenschaft im totalitären Staat von allen Fesseln "befreit" 

und im Namen der Medizin, der Biologie etc. unzählige Verbrechen begangen. Mit dem 

schwedischen Beispiel möchte ich nicht im geringsten die Verantwortung 

nationalsozialistischer Gräueltaten schmälern, es zeigt aber, daß zwar nicht alle, aber viele 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit auch unter demokratischen Bedingungen möglich sind 

- vorausgesetzt, es regiert eine Ideologie, in der das Individuum fast nichts, das Kollektiv so 

gut wie alles zählt. 

 

Wenn die Schule für die Schüler interessant bleiben soll und wahre Selbstbestimmung und 

echte Mündigkeit weiterhin unser Ziel bleiben soll, so müssen wir eher mehr 

Kontrasterfahrungen anbieten, Erfahrungen von wohldosierter Fremdheit, die nicht 

überwältigen, sondern anregen, auch zur argumentativen Diskussion. Dazu sind auch hoch 

spezifizierte Lern- und Erfahrungssituationen notwendig, nicht nur 'Situationsmix' und 

'Eintopf'. Im Einklang mit ZIEHE würde ich daher eine Abkehr von schulpädagogischen 

Impulsen fordern, die sich auf Motive, Deutungen und Semantiken der 70er Jahre verlassen, 

damit nicht jene Situation eintritt, daß "eine Kapelle die längst bekannten Melodien 

unerschütterlich  (weiter)spielt, ohne gewahr zu werden, daß das Publikum längst den Saal 

gewechselt hat."264  

 

 
264Ziehe, Thomas: a.a.O.,  S.39. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

194 

8.2 WIRD MIT KONSTRUKTIVISTISCHEN MITTELN ANGEMESSEN  

 AUF DIE NEUEN HERAUSFORDERUNGEN REAGIERT?   

 

8.2.1    DIE FRAGE NACH DEN GRENZEN DER FREIHEIT UND DEREN 

 QUALIFIZIERUNG 

 

Der pädagogische Optimismus, mit pädagogischen Mitteln den "neuen Menschen" und die 

"neue Gesellschaft" verwirklichen zu können, ist durch den Gang der Geschichte widerlegt 

worden. Seither stellen sich die Herausforderungen an die Pädagogik und ihre Reform-

Impulse grundsätzlich und radikal anders. So ist eine demokratische Gesellschaftsstruktur auf 

die offene Austragung von Interessenskonflikten hin angelegt und setzt die Menschenwürde 

als zu wahrendes Schutzobjekt und nicht als zu erreichendes Erziehungsziel voraus. 

Ralf KOERRENZ fordert daher eine "Reformpädagogik für die Gegenwart einer 

pluralistischen Demokratie".265 Während in früheren Phasen von Reform-Programmen die 

pädagogische Konstruktion der Gesellschaft eine Erweiterung der menschlichen Herrschaft 

über Geschichte und Kultur proklamierte, haben sich die Aufgaben heute verlagert. Es geht 

dabei keineswegs um die Revision der erreichten Freiheiten (für viele andere 

Erziehungswissenschaftler ist dies sehr wohl diskussionswürdig), sondern um die Frage nach 

den Grenzen und nach deren Qualifizierung. Wir müssen die Frage klären, inwieweit Lernen, 

Erziehen oder Bilden Entwicklungen fördern oder hemmen sollen. 

 

Die Veränderungen in der Familienstruktur lassen das Nachdenken über ein ganz neues Profil 

von Lernen und Erziehen in der Schule notwendig erscheinen. Dasselbe gilt für den großen 

Bereich, der mit dem Einfluß der Massenmedien auf das heutige Aufwachsen gegeben ist. Die 

Verarbeitung und die Gestaltung des sozialen Wandels sind der Pädagogik unzweifelhaft 

aufgegeben, Koerrenz sieht darin eine "Verpflichtung zur Reformpädagogik", aber zugleich 

auch "ein(en) Teil der politischen Verantwortung für das gesellschaftliche Konstrukt 

"Demokratie" begründet."266 

Im neuen Denken in der Erziehungswissenschaft ist eine moralische Krise der 

pluralistischen Gesellschaft auszumachen. Das Gesamtsystem ist pluralistisch, d.h. 

rationalistisch, relativistisch und individualistisch orientiert. Für DIENELT fehlt es an 

"Lebensformen, denen ein Minimalideal für jedes Mitglied der Gesamtgesellschaft als 

allgemein gültig erfahrbar wäre"267, und deshalb befürchtet er, daß je mehr sich das neue 

Denken im pluralistischen Gesamtsystem ausbreitet und mit seinen Grundeinstellungen ein 

Klima schafft, das die Wurzeln der Moral ausdörrt, desto eher die Quelle der moralischen 

Kraft versiegen wird.  

 
265Koerrenz, Ralf: 'Reformpädagogik' als Systembegriff. In: Zeitschrift für Pädagogik 1994, S. 560. 
266Ebenda,  S. 561. 
267Dienelt, Karl: Das Neue Denken in der Erziehungswissenschaft. Wien 1989, S. 14. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

195 

 

8.2.2  AUF DER SUCHE NACH EINEM NEUEN SINNRAHMEN? 

 

Ein anderer Aspekt, die Bestimmung des Sinn-Rahmens, bedarf einer neuerlichen kritischen 

Überprüfung: die Sozialkritik. Ralf KOERRENZ, der sich in einigen Werken für eine 

Neuorientierung der Reformpädagogik einsetzt, vertritt die Ansicht, daß Leistung und 

Konkurrenzprinzip zwar nicht als pädagogische Maßnahmen unkritisch übernommen werden 

dürfen, aber auch eine unkritische Rezeption von Kritik derselben zu einem völligen 

Realitätsverlust führen kann. Speziell seit der Wiedervereinigung Deutschlands verlangt er 

eine kritische Lektüre der sozialistischen Pädagogik, um eine Antwort auf die Frage zu 

finden: Wie bestimmt die sozialistische Pädagogik das Verhältnis von Realismus und 

Idealismus? Dies scheint mir doch ein konstruktiver Ansatz zu sein. 

 

Die Frage eines Sinnrahmens, den er neu besetzt fordert, bringt aber die Pädagogik 

unerläßlich mit Nachbardisziplinen wie Philosophie, Religionswissenschaft und Theologie, 

ins Gespräch. Deshalb verwundert seine konsenssuchende Grundhaltung überhaupt nicht, 

wenn er meint: 

"Die heutige Herausforderung besteht in der Konstruktion einer zeitgemäßen 

'Reformpädagogik' als Pendant zu einer ebenso erforderlichen 'Erfahrungspädagogik'. 

Zu vermeiden ist eine Ideologisierung der jeweiligen Position durch Verabsolutierung 

des eigenen und Ausblendung des gegenüberliegenden Referenzpols."268 

 

Auf dieser Basis, gelöst von ideologischen Verkrampfungen, nicht mehr den verschiedenen 

Interessensgruppen verpflichtet und ausgeliefert, könnte ein konstruktiver Dialog wieder 

entstehen, vorausgesetzt, die philosophische Dimension der Pädagogik wird nicht weiter 

geleugnet. 

 

Die Technologie hat nicht nur eine globale Wirtschaft, sondern auch das globale Dorf 

geschaffen. Daher fordert der weltweit anerkannte Gesellschaftskritiker Neil POSTMAN die 

Einführung von Anthropologie als Hauptfach an den Schulen, um die Schüler auf die 

verschiedenen Bräuche aufmerksam zu machen. Die Beschäftigung mit verschiedenen 

Heiratszeremonien, mit Erziehungssystemen, Manieren und dem Verhältnis von Eltern zu 

ihren Kindern würde manch 'öffentliche Meinung', wenn schon nicht in Frage, so zumindest 

zur Diskussion stellen und das Interesse der Schüler wecken. Auch eine Reflexion über den 

richtigen Umgang mit der Technologie könnte für die Schüler nicht nur interessanter sein 

und einen pädagogischen Wert darstellen (in Heitgerschem Vokabular die 'Pädagogizität' 

 
268Koerrrenz, Ralf: a.a.O., S. 562. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

196 

erweisen), sondern vor einer weitverbreiteten Verwechslung von Anwendung der 

Technologie im Unterricht mit der Technologie-Erziehung bewahren. 

 

Dieser kurze Diskurs beweist, daß auch Postman sich immer wieder bemüht hat, der 

Schulbildung nichttriviale Ziele zu geben und dem Lernen eine spirituelle und ernsthafte, 

intellektuelle Dimension hinzuzufügen. Daher sollte auch das 'Ende' im Untertitel im fast 

vergessenen Schiller‘schen Sinn als 'Zweck' gelesen werden. Auf Grund des pluralistischen 

Wertesystems in den Vereinigten Staaten wie auch des entstandenen globalen Dorfes gibt es 

keine gemeinsame Vision oder vereinigenden Prinzipien mehr, keine 'Götter' mehr, die alle 

anerkennen. 

 

Die durch die Medien weltweit verbreitete amerikanische Kultur, in der die Kinder nicht 

schnell genug für die Welt der Erwachsenen instrumentalisiert werden können 

beziehungsweise deren Rolle übernehmen müssen, hat die "Idee der Kindheit verschwinden 

lassen; und ohne diese Idee verliert die Schulbildung viel von ihrem Sinn."269 Abschließend 

bringt er seine Hoffnung zum Ausdruck, daß "die Kindheit überleben wird, da wir ohne sie 

unser Gefühl dafür verlieren müssen, was es heißt, erwachsen zu sein."270 

 

Es muß mit Recht bezweifelt werden, ob der kontinuierliche technologische Wandel der Weg 

zu einem erfüllten Leben sei. Noch mehr: Hat die Aktivität 'Surfen im Internet' an sich schon 

pädagogischen Charakter, weil durch den Eingang aller technologischen Mittel in den 

Schulalltag deren Existenz allein schon legitimiert ist? Kann nicht eher der Umgang mit der 

Technologie, die Diskussion über deren psychische und sozialen Wirkungen mehr 

Pädagogizität erweisen? Die Frage danach, wie solche Technologien das ökonomische, 

soziale und politische Leben im Westen verändert haben, sollte zum allgemeinen Lernziel 

erklärt werden. Die Schüler sollten unterscheiden lernen, wo die Technologie hilfreich ist und 

wo sie uns behindert - zum Guten oder zum Bösen. Und wie sie Menschen der Vergangenheit 

gebraucht haben - ebenfalls zum Guten oder zum Bösen. 

Da die Vor- und Nachteile neuer Technologien nie gleichmäßig unter der Bevölkerung 

verteilt sind, bedeutet das ja auch, daß jede neue Technologie einigen nutzt und anderen 

schadet, daß der technologische Wandel also ein faustischer Pakt ist und nicht nur etwas 

Neues hinzufügt, sondern alles verändert. 

 
269Postman, Neil: Keine Götter mehr. Das Ende der Erziehung. dtv, München 1997, S. 232. 
270ebenda, S. 232. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

197 

8.2.3 DIE RADIKALE HINTERFRAGBARKEIT IN EINER PLURALISTISCHEN 

 DEMOKRATIE  

 

Die Moderne ist geprägt durch eine teilweise schmerzhafte Einsicht: Gewißheiten im Sinne 

unumstößlicher Wahrheiten gibt es nicht mehr: ganz im Sinne Deweys, der einen 

lebenslangen  Kampf gegen absolute Wahrheiten führte. Die radikale Hinterfragbarkeit prägt 

nachhaltig unsere Wahrnehmung von Welt. Der Pluralismus hat den anthropologisch 

elementaren Sachverhalt der Erziehung nachhaltig beeinflußt. Wenn in der vormodernen 

Gesellschaft die Ziele der Erziehung klar umrissen waren, so präsentiert sich der Sachverhalt 

heute anders. 

Zielpunkt aller pädagogischer Überlegungen ist - um eine Unterscheidung des Philosophen 

Karl R. POPPER271 aufzunehmen - heute jedoch "nicht mehr der Rückbezug auf Gewißheit, 

sondern das Ringen um die Wahrheit." Unter 'Gewißheit' verstand er eine "zeitlose, 

unveränderbare und damit auch unantastbare Erkenntnis, über die die Menschen fortbleibend 

und jederzeit verfügen können". Diese überzeitliche Gewißheit ist verloren, Irren ist 

menschlich: Alle menschliche Erkenntnis ist fehlbar und daher ungewiß. Daraus folgt, daß 

wir "Wahrheit und Gewißheit scharf unterscheiden müssen." Was bleibt, ist das Plausible, das 

Einsichtige, das Höchst-Wahrscheinliche (reasonable security bei Dewey) - und das heißt 

Wahrheit. Damit ist und bleibt für ihn, wie für Dewey und viele andere Reformpädagogen,  

das Hypothetische Kennzeichen menschlicher Erkenntnisfähigkeit und -möglichkeit.  

 

Auf der Suche nach Wahrheiten fragt die Allgemeine Pädagogik allerdings nach einer 

Orientierung, die so allgemein ist, daß sie für alle Menschen zu allen Zeiten gelten können 

müßte. Diese Orientierung kann, so Heitger "bei Anerkennung von Pluralismus und 

Geschichtlichkeit nur im Denken selbst gefunden werden. Damit wird ein Telos der 

Vernunft behauptet, das sich im Anspruch allen Denkens, also in seiner Beziehung auf 

Geltung zeigt."272 Das Geltendmachen muß aber gelernt werden, nicht durch Einsatz von 

Macht und Überredung, sondern durch Argumentieren und Begründen. Die Allgemeine 

Pädagogik findet ihr umfassendes Fundament in der pädagogischen Praxis im Sinne von 

Aristoteles, der darunter freies, verantwortliches, intersubjektiv orientiertes Handeln verstand, 

wo das Ergebnis nach seiner Absicht und Ausrichtung evaluiert wird. Dies hält Heitger 

angesichts des schnellen Wandels der lebensweltlichen Umstände, angesichts der 

zunehmenden Relativierung, angesichts der dadurch entstandenen Identifikationskrise der 

Moderne für notwendiger denn je. 

 

 
271vgl. Popper, Karl: Erkenntnis und Gestaltung der Wirklchkeit: Die Suche nach einer besseren Welt. In: Auf 

 der Suche nach einer besseren Welt. Vorträge und Aufsätze aus dreißig Jahren. München 1989, S. 12. 
272Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit 'Allgemeiner Pädagogik' für den Bildungsauftrag heute. 

 Abschiedsvorlesung. Wiener Universitätsreden. Folge 5, WUV 1996,  S.12. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

198 

8.2.4  VON DER UNVERZICHTBARKEIT EINES DIALOGS ZWISCHEN DER 

 ALLGEMEINEN PÄDAGOGIK UND DER REFORMPÄDAGOGIK 

 

Naturgemäß wird die Einschätzung der provokanten Fragen, ob die liberale Bildungsreform 

der 60-er Jahre immer noch aktuell ist beziehungsweise ob mit zeitgeistkonformen Mitteln auf 

die neuen Herausforderungen des gesellschaftlichen Strukturwandels angemessen reagiert 

wird, von unterschiedlichen Positionen aus unterschiedlich ausfallen, abhängig vom 

jeweiligen Menschenbild. Daher können die partikulär gegenübergestellten Sichtweisen im 

Schlußkapitel nur als Denkanstöße für individuelle Neueinschätzungen reformpädagogischen 

Handelns dienen beziehungsweise eine Rückbesinnung auf tradierte Werte und Inhalte 

hervorrufen, die in Erprobung standgehalten haben und sich nach stringenter 

Argumentationsführung als Geltungsansprüche herausstellten. Es war meine Absicht, eine 

Ideologisierung der jeweiligen Position durch Verabsolutierung des eigenen und Ausblendung 

des gegenüberliegenden Referenzpoles zu vermeiden. Inwieweit mir dies gelungen ist, soll 

der Leser dieser Arbeit beurteilen. Für die szientistische Pädagogik, die Basis für eine 

"Allgemeine Pädagogik", gilt es demnach, pädagogische Grundbegriffe zu entwickeln, die 

gleichzeitig pädagogisches Handeln zu ordnen und zu leiten vermögen. 

 

Sollen aber diese Grundbegriffe "Geltung beanspruchen, das heißt nicht dem Zufall ihre 

Existenz verdanken, dann müssen sie aus einer Relation abgeleitet werden, die allem 

Pädagogischen zugrunde liegt."273  Diese Relation findet sich in der Beziehung des Ich 

auf ein Etwas, des Bewußtseins auf ein Gegenständliches, des Denkens auf einen 

Inhalt.274 Diese Relation kann nicht geleugnet werden. Ein Denken ohne Inhalt, so 

Heitger, wäre ein Unding. Andernorts verweist derselbe Autor auf die Bedingungen im 

pädagogischen Handeln, auf "Selbständigkeit im Denken und Urteilen, Handeln und 

Verantworten" hinzuarbeiten. Er fordert eine Pädagogik, die die Aufgabe ernst nimmt, 

dem Menschen zu helfen, "von seiner Vernunft freien und ungehinderten, wohl aber der 

Wahrheit und dem Guten verpflichteten Gebrauch zu machen."275  

 

Wenn pädagogische Führung in ihrer Absicht auf Bildung festgelegt ist, wenn - in 

Übereinstimmung mit PETZELT - Bildung Selbstbestimmung und Mündigkeit, 

Urteilsfähigkeit im selbständigen Denken bedeutet, wenn es um freie Entscheidung und 

verantwortliches Handeln geht, dann ist pädagogische Freiheit nach dem bisher Gesagten 

nicht ein Privatanspruch dieser Disziplin oder ihrer Vertreter. 

 

 
273Heitger, Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs. ÖBV.  Wien 1983, S. 106. 
274vgl. Petzelt, Alfred: Grundzüge systematischer Pädagogik. Freiburg im Breisgau 1964. In: Heitger. 

 Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs, ÖBV, Wien 1983, S. 149. 
275Heitger, M.: a.a.O.,  S.149. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

199 

Nach einem berühmten Wort Kants hat die Aufklärung den Menschen aufgefordert, sich aus 

der Bevormundung im Denken und Handeln zu befreien; aus der selbst verschuldeten 

Unmündigkeit herauszutreten, d.h. mündig zu werden, wie es ihm auf Grund seiner Natur 

zukommt. Die Unmündigkeit ist selbstverschuldet, weil die Natur den Menschen längst zur 

Freiheit und Selbstbestimmung freigegeben hat. Die Allgemeine Pädagogik "wendet sich 

unter dem Anspruch von Selbstbestimmung gegen jede Art von fremdbestimmender 

Verhaltenssteuerung, auch wenn diese von modernen Sozialisationstheorien im Hinweis auf 

Effektivität immer wieder angepriesen wird."276 

 

 

 

 

 
276Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit der 'Allgemeinen Pädagogik'. Abschiedsvorlesung. Wiener 

 Universitätsreden; Neue Folge 5. Wien 1996, S. 20. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

200 

SCHLUSSBETRACHTUNG 

 

 

Die mit Überzeugung vertretene Grundhaltung im Umgang mit Jugendlichen muß einen 

'herrschaftsfreien Dialog' anstreben, weshalb ich hier auch einem möglichen 

Kulturpessimismus keinen Platz einräumen möchte. Trotzdem, eine neuerliche Besinnung auf 

die eigentlichen Aufgaben der Schule ist diskursiv angebracht, um "die tödliche Bedrohung 

für Bildung" aufzuzeigen, die die allgemeine "Verwertungsideologie und (die) .. in ihrem 

Dienst stehende(n) Rationalität"277 mit sich bringt.  

 

Über die politische Verführbarkeit der Reformpädagogik in der Vergangenheit ist schon 

genügend berichtet worden. Das Thema dieser Arbeit war die Rezeption nach dem Zweiten 

Weltkrieg, wobei mir Rückblicke in die Anfänge, die ja schon stark von Dewey mitbestimmt 

waren, unerläßlich schienen. Heinz-Elmar TENORTH ist dazu eine treffende Definition der 

Reformpädagogik gelungen, die ich hier zitieren möchte:  

"Aus dem historisch offenen Bündel der Bewegungen macht sie einen dogmatisierten Kanon; 

gegen die Erfahrung ihres eigenen Scheiterns sichert sie sich durch normative Überhöhung; 

an die Stelle der Dialektik von Kind und Gesellschaft setzt sie den Primat des Jungseins; dort 

wo NOHL kreativ konstruierte, wird Reformpädagogik danach zu häufig zur Imitation oder 

zum Plagiat, und nicht selten verkommt sie zum Rezeptbuch, wird 'versteinertes' Wissen oder 

Ideologie der reformorientierten Profession."278 Zu einem verblüffend ähnlichen Befund 

kamen eine Vielzahl von Projektpädagogen, wie z.B. Michael KNOLL (siehe Kapitel 5). 

 

Auf die auffallende Tendenz gegenwärtiger Transversalität in der Pädagogik aufgrund der 

Überbewertung der Methode und der stetigen Bezugnahme auf Konstruktivismus und dessen 

Schwächen habe ich mehrfach Bezug genommen. Einer der Väter der Reformpädagogik und 

der Projektidee, der diese als strukturierendes Unterrichtsprinzip propagierte, war - was 

allgemein bekannt ist - John Dewey. Daher möchte ich mit einem treffenden Zitat, in dem das 

Spannungsverhältnis zwischen Leistung und Widersprüchlichkeit der Reformpädagogik zum 

Ausdruck kommt, schließen. Dewey als Wegbereiter dieser Bildungstheorie verkörpert all 

das, was Tenorth in seiner Antrittsvorlesung im Fachbereich Erziehungswissenschaften der 

Humboldt- Universität Berlin zur Reformpädagogik unter dem Titel "Ein erneuter Versuch, 

ein erstaunliches Phänomen  zu verstehen" von sich gab. Darin vertritt er die Überzeugung, 

daß Reformpädagogik in widersprüchlicher Gestalt bestehen bleibt, nämlich:  

 

 
277Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit Allgemeiner Pädagogik"...., a.a.O.,  S.17. 
278Tenorth, Heinz-Elmar: Reformpädagogik,. In: Zeitschrift für Pädagogik, 1994,  S. 601. 



Zur Frage der Zeitgemäßheit der liberalen Bildungsreform 

201 

1 "als Syndrom von Erwartungen und Hoffnungen, von Ansprüchen und Erfahrungen 

einer anderen Erziehung," als abgeschlossenes Ereignis .... 

2 "ebenso wie als Dogma, als eine in der Identität der Profession stilisierte und im 

Gedächtnis der Disziplin bewährte Konstruktion, als Mythos eines Aufbruchs, der 

notwendig war, aber nie so stattgefunden hat," .... 

3 "....als Heilmittel gegen die alltägliche Enttäuschung" mit der Losung: "dennoch, umso 

schlimmer für die Wirklichkeit!". 

4 "...als Stachel für unerledigte konstruktive Ansprüche ... pädagogisch unentbehrlich"279 

 

Reformpädagogik wird damit zur Selbstbeschreibung der pädagogischen Moderne, der 

Ansprüche ebenso bewußt wie des anscheinend unvermeidlichen eigenen Scheiterns.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
279Tenorth, Heinz-Elmar: a.a.O.,  S. 601. 



 

202 

 

LITERATURNACHWEIS 

 

Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie. Bd. 1, Neuwied 1973. 

Appignanesi and Garret: Postmodernism for Beginners, Icon Books, Cambridge 1995. 

Archambault, Reginald D.: John Dewey on Education, Selected Writings, Chicago , 1964. 

Archambault, Reginald: John Dewey on Education - Selected Writings. Macmillan,  

 New York 1966. 

Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 1140a 2; vgl. dazu auch 1140b 3; ebenso Politik 

 1254a 6; Magna Moralia 1197a 3ff.; Analytica posteriora 71b 21f. 

Benner, Dietrich: Allgemeine Pädagogik: eine systematisch-problemgeschichtliche  

 Einführung in die Grundstruktur pädagogischen Denkens und Handelns.  

 Weinheim/München 1987. 

Bode, B.H.:: Modern Educational Theories. New York 1927. 

Baethge, Martin: Gesellschaftlicher Strukturwandel und das System Schule. In: Die Deutsche 

 Schule 4/1995, S.434-442. 

Beck, Ulrich: Das "eigene Leben" in die eigene Hand nehmen. In: Pädagogik 7-8/96, S. 41-47. 

Behr, Michael: Carl Rogers und die Pädagogik. Theorieanspruch und Anwendungsprobleme 

 des personenzentrierten Ansatzes in der Erziehung. Juventa. 

 München 1987, S. 141-198. 

Bell, Daniel: Zur Auflösung der Widersprüche von Modernität und Modernismus: Das  

 Beispiel Amerika. In: Zur Diagnose der Moderne. Hrsg. Heinrich Meier. Piper, 

 München 1990, S. 21-68.  

Bernard Suin de Boutemard: Erblast einer "Verspäteten Nation". In: Pädagogik 7-8/93. 

BMUK Grundsatzerlaß zum Projektunterricht, Wien 1992. 

Böcker, Cornelia: Gentechnik: Hello Dolly, willkommen in der schönen neuen Welt. In: Die 

 Presse, 28.2.97.  

Böhm, Winfried: John Dewey - oder: Die Vergottung von Wissenschaft u.Technologie. In: 

 Kanzel und Katheder. Zum Verhältnis von Religion und Pädagogik seit der 

Aufklärung.  (Hrsg) M. Heitger und A. Wenger. Schöningh, Paderborn 1994, S.351-378. 

Böhm, Winfried: Theorie und Praxis. Königshausen & Neumann, Würzburg 1995. 

Böhm, Winfried: Wörterbuch der Pädagogik. 14. überarb. Aufl. Kröner, Stuttgart 1994. 

Bohnsack, Fritz: Dewey in Bielefeld. In: Pädagogische Rundschau. 38, 1984/1, S. 71-76.  

Bohnsack, Fritz: John Dewey. In: Klassiker der Pädagogik. (Hrsg.) Hans Scheuerl. 

 überarb. Auflage, München 1991.   

Brezinka, Wolfgang.: Erziehung und Kulturrevolution. Die Pädagogik der Neuen Linken, 

 München 1974. 

Brezinka, Wolfgang: Rückblick auf 50 Jahre erlebte Pädagogik. In: Pädagogische Rundschau 

 48, Frankfurt 1994, S. 639-654. 



Literaturnachweis 

203 

Butler,E.M.: The Tyranny of Greece over Germany. (Cambridge/ England 1933), 

 Carbondale 1985. 

Dahrendorf, Ralf: Bildung ist Bürgerrecht. Hamburg 1965, 

 ders. Hrsg.: Vergleich von Bildung und Erziehung in der Bundesrepublik Deutschland 

 und in der Deutschen Demokratischen Republik.: Verlag Wissenschaft und Politik,

 Köln1990. 

Dewey, John: A Common Faith (1934), New Haven 1976(Neuaufl.). 

Dewey, John: Christianity and Democracy. Early Works (EW), Vol.4, pp.3-10. 

Dewey, John: Democracy and Education. The University of Chicago Press. Macmillan, 

Middle Works (MW), Vol.9, New York 1916, (dt. Ausgabe 1947). 

Dewey, John: Die Erneuerung der Philosophie, dt. Übers. Junius, Hamburg 1989.(orig. 1920). 

Dewey, John: Education Today. Putnam's, New York1940 (Aufsatzsammlung). 

Dewey, John: Experience and Education (1938). In: idem: The Later Works (LW). Vol. 13 

 Carbondale 1988. 

Dewey, John: How We Think. MW. Vol..6, D.C.Heath and Co., Boston: 1910, pp. 177-356.  

Dewey, John: Lectures in the Philosophy of Education: Random House, New York 1899, 

  also: Dewey, John: My Pedagogic Creed, ursprünglich als Pamphlet von E.L. Kellog 

 and Co, 1897 erschienen, Neuauflage. In: John Dewey on Education, (ed.) 

 Archambault, Reginald, Chicago 1964. 

Dewey, John: Reconstruction in Philosophy, 2nd ed. (MW), New York 1948. 

Dewey, John: Schools of Tomorrow (mit Evelyn Dewey), Dutton, New York 1915. 

Dewey, John: The Discrediting of Idealism. Middle Works (MW), vol.11. 

Dewey,John: Some Dangers in the Present Movement for Industrial Education, Middle 

 Works.Vol. 7 and 8, Carbondale 1985, p.100. 

Dienelt, Karl: Das Neue Denken in der Erziehungswissenschaft. Literas, Wien: 1989. 

Dilthey, Wilhelm: Grundlinien eines Systems der Pädagogik. In: Ges. Schriften VI, 

Duncker, Ludwig: Handeln im Dienste von Aufklärung und Demokratie. In: Pädagogik 

  7-8/93.  

Encyclopaedia Britannica: John Dewey. Vol 4: 51:3a. 

Faltermeier, M. (Hrsg.): Nachdenken über Jugendarbeit. Zwischen den Fünfziger und 

 Achtziger Jahren.Eine kommentierte Dokumentation aus der Zeitschrift "deutsche 

 jugend", München 1983. 

Fischer, Andreas: Das Bildungswesen der DDR. WBG, Darmstadt: 1992. 

Fischer, Franz:: Die Erziehung des Gewissens: Schriften und Entwürfe zur Ethik. Pädagogik, 

 Politik und Hermeneutik, Kastellaun 1979. 

Fischer, Franz: Proflexion - Logik der Menschlichkeit: späte Schriften und letzte Entwürfe, 

 Wien/München 1985. 

Frey, Karl: Die Projektmethode. Betz Verlag, Weinheim und Basel 1993. 



Literaturnachweis 

204 

Füssl,K.-H.:Erziehung im Umbruch. Die Erziehungspolitik und das Jugendprogramm der  

 USA in der deutschen Nachkriegsgeschichte. In: Zeitschrift für Pädagogik1995,  

 S.225-244. 

Gamm, Hans-Jochen: Kritische Schule.(München: List 1970, Neuausg. 1984), 3.Aufl. 1990. 

Geißler, Georg: (Hrsg.): Das Problem der Unterrichtsmethode in der pädagogischen 

 Bewegung. Weinheim 1970 (8.Aufl). 

Giesicke, Hermann: Das Ende der Erziehung. Neue Chancen für Familie und Schule, 

 Stuttgart 1985. 

Grundsatzerlaß zum Projektunterricht:. BMUK, Wien 1992. 

Guhse, M./Kohrs, A.: Zur Entpädagogisierung der Jugendfürsorge in den Jahren 1922-1945. 

 In: H.U. Otto/H.Sünker (Hrsg.): Soziale Arbeit und Faschismus, Frankfurt a. M. 1989, 

 S.228-249.  

Günther, Karl-Heinz u.a.: Geschichte der Erziehung. Volk und Wissen (16. Aufl.), 

 Berlin (Ost)1988. 

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns.Suhrkamp, Frankfurt 1981. 

Heinemann, M: Umerziehung und Wideraufbau. Die Bildungspolitik der Besatzungsmächte  

 in Deutschland und Österreich, Stuttgart 1981. 

Heitger Marian: Beiträge zu einer Pädagogik des Dialogs. ÖBV, Wien 1983. 

Heitger Marian: Der Mensch als gemessenes Maß; Notwendigkeit und Möglichkeit von 

 Bildung. In: Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart / Band 12: Der Mensch - das 

 Maß der Bildung? Angelika Wenger Hadwig (Hrsg.), Innsbruck/Wien 1994. 

Heitger, Marian: Pädagogik im Widerspruch - Vom populistischen Umgang mit Schule und 

 Erziehung. In: Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart / Band 13. Angelika 

 Wenger-Hadwig (Hrsg.), Innsbruck/Wien 1996. 

Heitger, Marian: Von der Unverzichtbarkeit 'Allgemeiner Pädagogik' für den Bildungsauftrag 

 der Universität heute. Wiener Universitätsreden. Neue Folge / Bd.5,

 Abschiedsvorlesung. WUV, Wien 1996. 

Heitger, Marian: Pädagogik als Therapie - Therapie als Pädagogik? In: Schule der Gefühle 

 (Grundfragen der Pädagogik / Bd. 11), Gerhard Schaufler (Hrsg.),.Innsbruck/Wien 

 1994. 

Heitger, Marian: Bildung und Zukunft. In: Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Bd.  

 10: Bildung für die Zukunft - Die Zukunft der Bildung.Ines Breinbauer (Hrsg.),

 Tyrolia, Innsbruck/Wien 1991. 

Heitger, Marian: Das Unzeitgemäße einer zeitgemäßen Pädagogik. In: Grundfragen der 

 Pädagogik der Gegenwart / Bd.66 (Hrsg. M. Heitger). Tyrolia, Innsbruck/Wien 1996. 

Heitger, Marian: Endlich das falsche Lernen abschaffen! Gastkommentar in: Die Presse vom  

 7. Mai 1997.  



Literaturnachweis 

205 

Heitger, Marian: Über den Begriff der Normativität in der Pädagogik. In: Pädagogische 

 Grundprobleme in transzendentalkritischer Sicht. Heitger, Marian (Hrsg.); Ipfling, 

 Heinz-Jürgen, Bad Heilbrunn/OBB. 1969. 

Hermann U. /Ölkers J.: Reformpädagogik - ein Rekonstruktions- und Rezeptionsproblem. In: 

 Zeitschrift für Pädagogik 1994, S 541-547. 

Hohfeld, Brigitte: Die Neulehrer in der SBZ/DDR 1945-1953. Ihre Rolle bei der  

 Umgestaltung  von Gesellschaft und Staat. Deutscher Studien Verlag, Weinheim 1992. 

  International Council on the Future of the University: Bericht über deutsche  

 Universitäten  von der Kommission für deutsche Universitäten, Stuttgart 1978. 

Kilpatrick, William H.: The Project Method. In: Teachers College Record 19 (1918), 

 pp. 319-335 and idem: The Foundations of Method. Informal Talkson Teaching. 

 Macmillan, New York:1925. 

Kilpatrick, William Heard: The Art and Practice of Teaching, New York 1937. 

Klafki, Wolfgang: Thesen zur 'Wissenschaftsorientierung' des Unterrichts. In: Pädag. 

 Rundschau, 38, Frankfurt 1984,/1, S. 79-87.  

Knoll, Michael: Dewey versus Kerschensteiner. In:Pädagogische Rundschau 47, 

 Frankfurt 1993, S 131-145. 

Knoll, Michael: 300 Jahre Lernen am Projekt. Zur Revision unseres Geschichtsbildes. In: 

 Pädagogik 7-8/93. S. 58-63. 

Knoll, Michael: John Dewey über Maria Montessori. In: Pädagogische Rundschau 50,  

 Frankfurt 1996, S. 209-219. 

Knoll, Michael: John Dewey und die Projektmethode. Zur Aufklärung eines 

 Mißverständnisses. In: Bildung und Erziehung 45 (1992), S. 89-108. 

Koerrenz, Ralf: 'Reformpädagogik' als Systembegriff. In: Zeitschrift für Pädagogik 1994, 

 S.549-561. 

Koerrenz, Ralf: Das Reform- Motiv in der Pädagogik als Signatur der Moderne. In: 

 Pädagogische Rundschau 49, Frankfurt 1995, S. 567-575. 

Kroll, Josef: Der geistige Wiederaufbau Deutschlands. Stuttgart 1946, S.50 ff. In: Menze 

 Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-1995, Pädagogische Rundschau 1996, 

 S. 396-406. 

Kuklick, B.: Churchmen and Philosophers. From Jonathan Edwards to John Dewey, New 

 Haven 1985.  

Langer, Dietmar: Kann praktische Vernunft in der Schule aufgeklärt werden? Pädagogische 

 Rundschau 49, Frankfurt 1995, S. 361-383. 

Lasch, Christopher: The New Radicalism in America, New York 1965. 

Lehrplan-Reformprojekt: Weißbuch zum Lehrplan '99 (Entwurf). BMUK, Wien 1996.  

Martin, Hans-Peter/ Schumann, Harald: Die Globalisierungsfalle. Der Angriff auf Demokratie 

 und Wohlstand, Rowohlt, Hamburg 1996. 



Literaturnachweis 

206 

Maurer, Friedemann: Lernstörungen als Sinnkrisen. zitiert in: Dienelt, Karl:: Das Neue  

 Denken in der Erziehungswissenschaft, Wien 1989, S. 234. 

Melich, Joan-Carles: Die Grenzen der technologischen Vernunft im erzieherischen Handeln.  

 In: Pädagogische Rundschau 49, Frankfurt 1995, S. 553-566. 

Menze, Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-1995. In: Pädagogische Rundschau 5o, 

 Frankfurt 1996, S. 379-406. 

Mertens, Gerhard: Umwelterziehung. Eine Grundlegung ihrer Ziele.Schöningh,Paderborn 

 1991 (2. verb. Aufl.)  

Meyer-Drawe, Käte: Tod des Subjekts - Ende der Erziehung? In: Pädagogik 7-8/96, S.48-57. 

Neuhaus, Rolf (Hg.): Dokumente zur Hochschulreform 1945-1959.Wiesbaden 1961, S.367, 

 in: Menze, Clemens: Zur Geschichte der Universität 1945-195. Pädagogische 

 Rundschau 1996/ 50, S. 387. 

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Weinheim und 

 München 1992, 2.Aufl. Petersen, Peter (Hg.): Der Projekt-Plan. Grundlegung und 

 Praxis von John Dewey und William Heard Kilpatrick. Weimar 1935. 

Petersen, Uwe-Karsten: Der Jena-Plan.S. 151, vgl. auch: Die Deutsche Schule 42.Jg., 1938, 

 Heft 3, S. 112. 

Petersen, Peter: Die nordeuropäische Erziehungsbewegung. Weimar 1926. 

Petersen, Peter: Briefwechsel zwischen W.H.Kilpatrick und Peter Petersen bezügl. 

 Übersetzung und Herausgabe der Projektmethode.(im Privatbesitz der P. Petersen 

 Nachlaß Gesellschaft, Vechta). 

Petzelt, Alfred :Grundzüge systematischer Pädagogik. 3. Aufl. Freiburg i. B. 1964. 

Picht, Georg: Die deutsche Bildungskatastrophe. Freiburg i. Breisgau 

Pilgert, H.P.: Community and Group Life in West Germany. With Special Reference of the 

 Politics and Programs of the Office of the U.S High Commissioner for Germany, 

 Historical Division, Office of the U.S.High Commissioner for Germany 1952. 

Pleines, J.-Eckardt: Das Dilemma gegenwärtiger Ethik. In: Pädagogik und Ethik. 

 Weinheim 1992. 

Popper, Karl: Erkenntnis und Gestaltung der Wirklchkeit: Die Suche nach einer besseren  

  Welt. In: Auf der Suche nach einer besseren Welt. Vorträge und Aufsätze aus dreißig 

 Jahren, München 1989. 

Postman, Neil: Keine Götter mehr. Das Ende der Erziehung. dtv, München 1997. 

Ramseger, Jörg: Unterricht zwischen Instruktion und Eigenerfahrung. In: Zeitschrift für 

 Pädagogik 1992, S. 825-835. 

Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik in den USA und ihr Einfluß auf die 

 reformpädagogische Entwicklung in Deutschland. In: Pädagog. Rundschau 47, 

 Frankfurt 1993, S. 3-27. 



Literaturnachweis 

207 

Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik und ihre Perspektiven für eine Bildungsreform. hrsg. 

 v. Jörg Petersen und Gerd-Bodo Reinert, Donauwörth (auer) 1992. 

Röhrs,Hermann: Die progressive Erziehungsbewegung. Verlauf und Auswirkung der 

 Reformpädagogik in den USA, Hannover 1977. 

Rudolfstadt Jena (Hain): 1919 bis 1994 - 75 Jahre Volkshochschule Jena, Volkshochschule  

 der Stadt Jena, 1994. 

Rupieper H.-J.: Bringing Democracy to the Frauleins. Frauen als Zielgruppe der 

 amerikanischen Deutschlandpolitik in Deutschland 1945-1952. In: Geschichte und 

 Gesellschaft 17 (1991), S. 61-91. 

Runes, Dagobert: Pictorial History of Philosophy, New York 1962. 

Ryan, Alan: John Dewey and the High Tide of American Liberalism. Norton, New 

 York/London 1995. 

Scheler: Max: Universität und Hochschule. In: Wissensformen und die Gesellschaft. Bern  

 und München 1960, S. 383 ff. 

Schirlbauer, Alfred: Im Schatten des pädagogischen Eros. Sonderzahl,Wien: 1996. 

Schirlbauer, Alfred: Junge Bitternis. Eine Kritik der Didaktik, WUV Wien 1992. 

Schwarz, Karl-Peter: Rassenbiologie in Schweden. In: "Die Presse" vom 27. Aug.1997, S. 1. 

Störig , Hans Joachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Stuttgart 1962. 

Taylor, Charles: The Malaise of Modernity. Anansi, Ontario 1991. 

Tenorth, Heinz-Elmar: Reformpädagogik. In: Zeitschrift für Pädagogik/ 1994, S 585-604. 

Unterberger, Andreas und Erich Witzmann: Im Gespräch "Die Presse" vom 9. Mai 1997. 

Washburne, Carleton: Winnetka. In: School and Society. Vol. XXIX, 1929. 

Wegner, Robert A.: Dewey's Ideas in Germany. The Intellectual Response, 1901-33. Diss., 

 University of Wisconsin, Madison 1978, p. 266 ff. 

Welsch: Postmoderne Moderne. In: Heitger, M.: Der Mensch als gemessenes Maß; 

 Notwendigkeit und Möglichkeit von Bildung. In: Der Mensch - das Maß der Bildung? 

 Grundfragen der Pädagogik der Gegenwart. Heitger, M.: (Hrsg.). Band 12, 

 Innsbruck/Wien 1994. 

Westbrook, Robert: John Dewey and American Democracy, Cornell Univ. Press, Reprint                                                              

            1993. 

Ziehe, Thomas: Adieu, 70er Jahre! In: Pädagogik 7-8/96, S.35-39. 

Zöllner, Detlef: Projekt oder Projektion. Ist der Mensch mehr als nur er selbst?In: 

 Pädagogische Rundschau 48, Frankfurt 1994, S. 207-221. 


	Erwin_Rigo_Rezeptionsgeschichete_John_Deweys__Dissertation_Deckblatt
	Erwin_Rigo_Rezeptionsgeschichete_John_Deweys__Dissertation_Deckblatt
	Erwin_Rigo_Rezeptionsgeschichete_John_Deweys__Dissertation_Deckblatt
	Erwin_Rigo_Rezeptionsgeschichete_John_Deweys__Dissertation_Deckblatt

